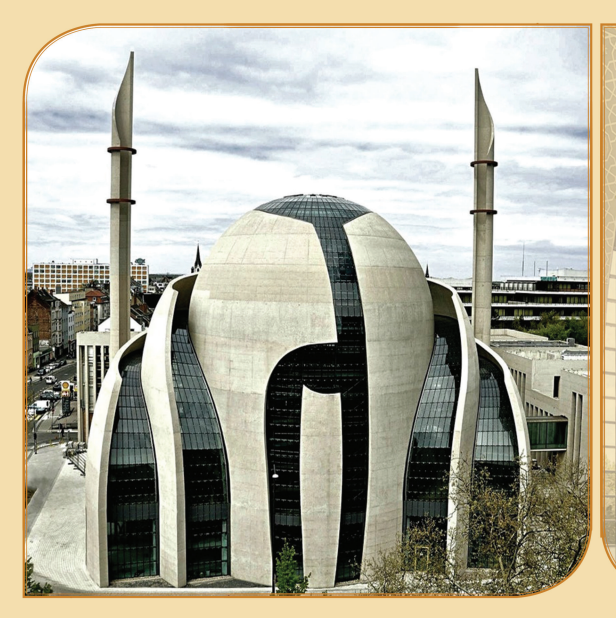


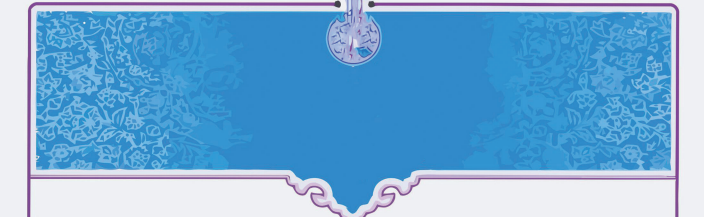
مجلّة إسلامية, ثقافية, دعوية, علمية تصدرها جامعة أنوارالعلوم خيرآباد.تايباد.خراسان السنةالسابعة.الرقم 14.مدرم الحرام 14۴۰

# مهمة المدارس المرأة في حضن الإسلام من لبورما و صراخها؟ من لبورما و صراخها؟ من تايباد إلي جزيرة قشم الصحوة الإسلامية لاتكون إلا بصحوة أهل العلم



مسجد كولونيا نظم البناء من قبل وابطت المسلمين الألمانية (DITIB) المسجد ص<mark>مم على</mark> الطراز العشماني، وجدران ملن الزجاج، ومآذ<mark>نتين</mark> ارتفاع ۵۵ مستوا وقست يكون له سوق، وتضم مكتبت للمسلمين ومواقع أخرىالتفاعليين الأديان. ويكون أحدأكبرللساجد في أوروبا.





ما أعرف للعالم قط لذة ولا عزًّا ولا شرفًا ولا راحةً ولا سلامة أفضل من العزلة، فإنه ينال بها سلامة بدنه ودينه وجاهه عندالله عز وجل وعندالخلق؛ لأن الخلق يهون عليهم من يخالطهم، ولا يعظم عندهم قدر المخالط لهم، ولهاذا عظم قدر الخلفاء لاحتجابهم، وإذا رأى العوام أحد العلماء مترخصًا في أمر مباح، هان عندهم. فالواجب عليه صيانة علمه، وإقامة قدر العلم عندهم.

فقد قال بعض السلف: كنا نمزح ونضحك؛ فإذا صرنا؛ يقتدي بنا، فما أراه يسعنا ذلك.

وقال سفيان الثورى: "تعلموا هذا العلم، واكظموا عليه، ولا تخلطوه بهزل فتمحجه القلوب". فمراعاة الناس لا ينبغي أن تنكر. وقد قال صلى الله عليه وسلم لعائشة: ''لولا حدثان قومك في

ولا تسمع من جاهل يرى مثل هذه الأشياء رياء، إنما هي صيانة للعلم. وبيان هذا أنه لو خرج العالم إلى الناس مكشوف الرأس، أو في يده كسرة يأكلها؛ قل عندهم، وإن كان مباحًا، فيصير

فلا ينبغي للعالم أن ينبسط عند العوام، حفظًا لهم، ومتى أراد مباحًا.... فلا ينبغي للعالم أن ينبسط عند العوام، حفظًا لهم، ومتى أراد مباحًا؛ فليستتر به عنهم....، فإن أردت اللذة والراحة؛ فعليك أيها العالم بعقر بيتك، وكن معتزلًا عن أهلك، يطب لك عيشك، واجعل للقاء الأهل وقتًا، فإذا عرفوه، تصنعوا للقائك، فكانت المعاشرة بذلك أجود. وليكن لك مكان في بيتك تخلو فيه، وتحادث سطور كتبك، وتجرى في حلبات فكرك! واحترس من لقاء الخلق، وخصوصًا العوام! واجتهد في كسب يعفك عن الطمع! فهذه نهاية لذة العالم في الدنيا. وقد قيل لابن المبارك: ما لك لا تجالسنا؟ فقال: أنا أذهب فأجالس الصحابة والتابعين. وأشار بذلك إلى أنه ينظر في كتبه. ومتى رزق العالم الغني عن الناس والحلوة؛ فإن كان له فهم يجلب التصانيف، فقد تكاملت لذته، وإن رزق فهما يرتقي إلى معاملة الحق ومناجاته؛ فقد تعجل دخول الجنة قبل الممات.

صيدالخاطر للإمام ابن الجوزى 185



#### مجلت الأنوار

مجلَّم إسلاميم، ثقافيم، دعويم، علميم تصدر من جامعت أنوارالعلوم خيرآباد ـ تايباد المشرف العام:

الشيخ عبدالمجيد رجبعلى زاده

رئاسة التحرير: الأستاذ عبدالواحد المؤمني (علي بائي)

الصحوة الإسلامية لاتكون إلا بصحوة أهل العلم

نصائح غالية كلمة للمد<sub>رسين</sub> مهمة المدارس

لبيدٍ بن ربيعة(٢) المراة في حضن الإسلام من تايباد إلى جزيرة قشم ما هي آراء الإمام الندوي...

من لبورما وصراخها**؟** 

واحة الشعو

التعريف بكتاب «دراسات في أصول علم العديث... حقيقة السعادة

أنباء الجامعة والعالم

همجمتبى أمتي ا عبد\لأحد حنفي | ۴ فاسم حسيني ا ، سيديوسف موسوي ۱۱ محمد عبدالحميد ١٨ عبدالمجيد خداداديان آ٢ عبدالغفار ميرهادي . . ٧ دین محمد محمد کق ا۲۲ ياسر شبحاعي ا٧٧ عبدالحميد أميري اً ٣٦ عبدالغفار ميرهادي ًا عب

حسيين (حيمي اله أفرز ضيمة لهذا الزمان وهذا العالم الذي فعشر هذا الأمان المراد الله المنظر وهذا العالم الذي فعشر هذا التغير، تلك القبولية والاستعداد

المنتحل والتغيم بل الانتلاب الإن الانتاب الانتلاب بوفونوانع لضف ولتواني الأم يبأنن <sup>يورا</sup>وبرا ينغز فإلن لف وبعنمه مضيصة تستزيد يوما فيوما القوة أيسعوا أأركي لأمليها وتتوارأا

والسرعة وعمقاً فلا شك أنها العباد الدينان لمعتقد بداد ألا البوال النابط مسئل كوارث السلين اليوم أقوى وأمرع وأعمق من المدد لمانيا لم الكال عالمة بدر اللفة و ما يعلى بهم من البزال و البخونف تسجيله و ما يخيط فلي تسمله وأنها الغد أقحق وأمرع مستجد إثبار يرتقه الجذ مينه المناس و الدفة المنظمين هو أن

وأعمق من يومها، هوان تقوق المنظم المواد في المنظم المنا المنافية السلين و معانيم يؤول يوما يوما التوى وقدم أصد الأراكين يطرطه يطه يرطه يستوم ني شبب ذلك أن ينحى أعلاهم و يتكينوا أن الإمام سوف يطبق ساطه و وأنبها وسرعها تسرع ما هو القبل والشكان الإصاب وطيل ن معلق ودر و تنطس معالمه و أن

جطی» وعمقا یستاهل آغمق اند الجلد الدار الدار الدار لمدينة تطبق إذا معي الدين من الوجود النجنور وأرسطية ولكن التتحول يستخو للجهالفيذالبو عداري و على منطونا في الساجد و المعايد. لكن وعدلله لإيفان و أن هذا الدين وبعايعكن أن يكون متبولاً منشوداً الطب عام وبرا أو يعق الأيا سون يظيرو الله على الدين كلدو كفي مطلوبةً وهذا إذا كن في إطار . لدُنلِنَا وَلِمُونِينَهُ فِي هَا النَّبَا وحدوده ومعلييره ولم يتعدها

ترحب المجلة باقتراحات المفكرين و أصحاب اليراع فى حركتها نحو إيجاد الوعس و الصحوة الإسلامية في الأمة، و تستدعي مساهمة جميع الكتَّاب و أصحاب القلم في دورها الثقافي. المراسلات:

إيران ـ خراسان ـ تايباد ـ خيرآباد ـ جامعت أنوارالعلوم ، مجلت الأنوار.

الموقع: WWW.ANVARWEB.NET

Email:al\_anvar@anvarweb.net:

## الصحوة الإسلامية لاتكون إلا بصحوة أهل العلم



لايزال التاريخ يسجّل كوارث المسلمين الراهنة وما يحل بهم من الرزايا ولا يتوقف تسجيله، وما يزيد قلق المتألمين والدعاة المخلصين هو أن المسلمين ومصائبهم تزداد يوماً فيوماً ويسبب ذلك أن ينعى أعداءهم ويتكهنوا بأن الإسلام سوف يُطوى بساطه وينطفئ نوره وتنطمس معالمه وأن المدنية تنطبق إذا مُحِى الدينُ من الوجود وصار منطويا في المساجد والمعابد، لكن وعد الله لا يخلف وإن هذا الدين سوف يُظهره الله على الدين كله وكفى بالله شهيداً وإن هذا الدين صالح ليساير كل زمان ومكان وهو الدواء لجميع الأدواء النازلة بالإنسانية والبشرية والمهم أن نعلم لا في موت وزوال، وذلك يعود إلى سُبات زمرة العلم وغفوتهم وتخليهم عن رسالتهم وانشغالهم بزخارف الدنيا بدل التغاضى عنها والتزهد فيها والمشهور أن العلماء بمنزلة القلب للأمة، ولا

غُـرو أن يسـري ضعـف القلـب إلـى سائر الجوارح ويضعّفها، والتاريخ خير الشاهد على أن علماء الأمة كلما قاموا بإصلاح نفوسهم ومجتمعهم هبّت ٳ رياح الرّيمان من جديـد وتحسّنت ا الأحوال وصار الخير يموج من

كل جانب، وعصر الصحابة والتابعين ومن تبعهم بإحسان يشعرنا هذه الحقيقة أكثر، وقد

أشار إلِي هذه النكتة ابن عباس -رضي الله عنه-مرفوعاً عن النبي -صلى الله عليه وسلم -: صنفان من الناس إذا صلّحا صلح الناس وإذا فسدا فسد الناس العلماء والأمراء. رواه السيوطى في الجامع الصغير وابن عبدالبر في جامع العلم وفضله. فالمطلوب أن يُعنى بهذا الجانب -إصلاح أهل العلم - ببرامج مدوّنة مكثفة دقيقة منذ الخطوة الأولى وهذه الأيام المباركة العطرة التي يفد فيها الطلاب لطلب العلم، ينبغى أن يُتفاءل بها لدور جديد ومرحلة مشرقة لفتح باب جديد والوثوب إلى الحياة الإيمانية الربانية للعالم كله إذا عرف العلماء واجبهم نحو الأمة؛ والمدارس أن المسلمين في العصر الحاضر في غفوة وسُبات الدينية رسالتهم في تربية الرجال الأفذاذ الأكفاء والقادة الصالحين، فهنالك واجبات الأصحاب المدارس والطلاب، يطالبون بالعمل بها حتى يتكون ذلك الجيل المؤمن المتحمس الذي يحمل رسالة الإسلام ويؤديها كما حقها، أمّا الذي يكلف به الطالب حتى يهتم به هو أن يقصد بعلم الله عن النبي صلى الله عليه و سلم: صنفان من الناس إذا صلح الناس و إذا فسدا فسد الناس: الدار الآخرة ونصر الإسلام،

🔳 السنة السابعة 🔃 محرم الحرام ١٤٤٠ 🔃 الرقم ٢٠-١٩

قال الإمام الشافعي -رحمه الله-: بقدر الكدِّ تكتسبُ المعالي

ومن طلب العلا سهر الليالي ومن رام العلا من غير كد أضاع العمر في طلب المحال

تروم العز ثم تنام ليلا يغوص البحر من طلب اللآلي

وليكن الطالب مهتماً غاية الاهتمام بالآداب جميعها، لاسيتما أدب الأستاذ، فللا يترفّع عن الأستاذ مهما كان ذكيّاً، فإنه آفة الآفات وبليّة البلايا

وليتواضع عنده بالقلب والقول والفعل، لايسخطه ولايعصي أمره في السر والعلانية ولايغتاب ولايستمع إلى المغتاب عنه. أمّا الذي يُكلف به أصحاب المدارس والأساتذة الأجلاء أختصره في جملة هو: أن يقفوا حياتَهم ويجودوا بها لتربية تلامذتهم لكي ينشأ ذلك الجيل المثالى الرباني ويجعلوا في الوصول إليه رسول الله -صَّلَى الله عليه وسلم- أُسوة وقدوة ويكثروا من مطالعة سيرته وأحاديثه حتى يحدث الله بعد ذلك أمرا ولاحول ولاقوة إلا بالله العلي العظيم.

والنفسيّة والآشتهار وما إلى حق على العالم ح الغير ييه، قال رسول الله -صلى الله عليه وسلم-: طوبى للمخلصين، أولئك مصاييح ال أن يتواضع لله في سّره وعلانيته ويحترس من نفسه ويقف عمّا أشكل عليه». وأن يجتهد في كسب عِنهم كُلُّ فتنة (رواه ابن العلم ويجانب الكسلُّ والدعة أبي الدنيا في الإخلاص)، ُّوالُرَّاحة ويضحّي في ٍ سبيل العلم بكل غالٍ منوط بالإخلاص كما ورد ورخيص. في الحديث، وأن يدوام الطالب

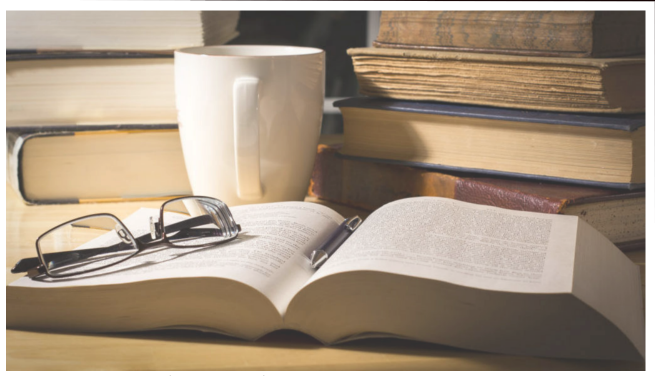
علَّى مراقبة الله فـى السَّـر والعلانيـة حتى يبلغ مرتبة الإحسان ويسرى ذلك من أجل أهداف من كسب العلم، قال الإمام الشافعي -رحمه الله-: ليس العلم ما حُفِظ، العلم منا نفع. وأهم المنافع هو دوام المراقبة وعن السلف -رحمهم الله-: «حق على العالم أن يتواضع لله فــى سّــره وعلانيتــه ويحتــرس مــن نفسه ويقلُّف عمَّا أشكل عليه». وأن يجتهد في كسب العلم ويجانب الكسل والدعة والرّاحة ويضحّي في سبيل العلم بكل غال ورخيص.

لاالطمع في الطموحات المادية

مصابيے الدجـي تتجلـي

فتبديد الظلمات والفتن





نصائح غالية، ثمينة، ذهبية، هدية من الأستاذ عبد الأحد حنفي

التلخيص والتعريب: عبدالمجيد خداداديان

أول باب يُطرق والعلماء أول مرجع يُرجَع إليه. كما كان في هند، إذا كانت الفتن العويصة تنهمر على أهلها وعقائدهم الإسلامية كقطع من الليل مظلماً، فإذا بعدد من الناس، سخرهم الله ووفقهم ليأسسوا مدارس علمية وينهجوا فيها مناهج تعليمية دراسية تربوية التي لا تزال قائمة إلى آلآن وستبقى إلى قيام الساعة إن شاء الله. فوضع المدارس الدينية وبناءها كانت على الدفاع عن العقائد الدينية وبث عطر الأخلاق النبوية. فالمدارس قلاع لصيانة العقائد الإسلامية وموارد عذبة صافية لارتواء العطاش من الأخلاق النبوية، ولكن، إن ضعفت جدر هذه الحصون أو توحلت هذه الموارد العذبة الصافية جراء أعمالنا السيئة، فلن نستطيع أن نعلق أملا بها لتؤدى رسالتها. ولكنى أقول بكل صراحة إنني أعتقد مع الأسف الشديد أنه قد ظهرت ولتُشاهد آثار ذلك الضعف والتوحل، وأنا أهيد معظم مصائب المسلمين إلى العلماء والمراكز العلمية. الذين كان عليهم أن يكونوا حملة لواءٍ الهداية صاروا بأنفسم أكثر الخلق إلجاما

قام الشيخ عبدالأحد حنفي في الحفلة الافتتاحية للعام الدرآسي الجديد في جامعة أنوار العلوم بخير آباد، وقد اجتمع فيها جميع الطلاب فخاطبهم بما فيه شفقة الأب ورصانة الحكيم وبصيرة البصير وإحاطة الخبير وجد الأمير. فقال: علينا أن نشكره غاية الشكر، الذي وفقنا لأن نجتمع في هـذه المدرسـة مـرة أخـري، إنّ كانـت غاية هذا العمل ونتيجته وأجره محسوسة وملموسة كما هو الحال في أمور الدنيا فلعله ما كان يبقى مسلم واحد يهنأ له أن يشتغل بأمر آخر سوى التعليه والتعلم، ولكن الله تعالى جعل الأجر من المغيبات، والإيمانُ من أهم أركانه الإيمان بالمغيبات، ونحن نؤمن بما قال الله والرسول صلى الله عليه وسلم في هذا الباب إيمانا لا يشوبه شك، فعلينا أن نشكر هذه النعمة العظمي. أحبابي وأعزائي الكرام، لا شك أن المدارس الدينية مازالت ولا تزال على مر التاريخ الحصون الحصينة للدفاع عن الإسلام والعقائد الإسلامية، وكذلكم الآن، فكلما وأينما حدثت حادثة وكارثة للمسلمين أو أغيرت على عقائدهم غارة فأبواب المدارس عن أي جهد للاحتفاظ به وصيانة شرفه، ونكتة حياتية أخرى هي أن المراعي للآداب يحصل على حظ وافر وأن التارك لها لا يحصل على شيء وسيبقى صفر اليدين. الدين عبارة عن مجموعة من الآداب، الصلاة مجموعة من الآداب وكذلك الحج والصيام آداب بحذافيرهما. الآداب جديرة بكل أحد وأجدر بأهل الطلب، الأدب هو أهم شيء يبارك في العلم، نرجو من الله تعالى أن يكون قد قدر لنا عاماً فائضاً بالخير والبركة والإيمان.

في مستنقع الخلافات والتنازعات. صدقوني أن المجتمع يصطبغ بصبغة أهل العلم والمدارس العلمية، كلما وأينما وجد عالم يعمل بما يعلم وليس واجبا أن يكون غزير العلم، برز وعُوينَ التفاوت في ذلك المجتمع على المدارس الدينية أن تقوم بأداء رسالتها حق القيام، قياماً حقيقياً صادقاً، ليست المدارس عبارة عن الأبواب والجدر والمباني، بل المتعلمون عن الأبون والمحدون والأصول للمدارس. نحن الذين يعيّنون ويحددون بأعمالهم وأخلاقهم درجة العلم ومستواه في المجتمع.

واحلاقهم درجه العلم ومستواه فران كنت لا أصدق ولا أومن بطريقي مائة في المائة فلن يجدر بي أن اتوقع وأترقب من المجتمع أن يؤمن بي ويصدقني، فالعلينا أن نؤمن بصدق العلوم والطريق الذي نسلكه. والطريق الذي نسلكه. الله مستقبلنا فحسب، أنا أقو أمة، فإن كنتم تؤمنون وتصدقون فانطلقوا حقاً طافي سم الله ولا تنخلوا في وتصدقون

وتصدفون فانطلقوا ركوي بسم الله ولا تبخلوا في الوصول إلى الغاية بأي جهد، ومن كان يظن أنه ليسس بطل الميدان فليتخل عنه وليخل المسير، فإنه ليس شرطاً لدخول الجنة أن يكون

المرء خريجاً من إحدى المدارس الدينية، فإن سبل الوصول إليها كثيرة،

فلا تضيعوا أوقاتكم وأموال الناس،

إن كنتم لا تؤمنون بهذا المسير الذي دخلتموه فقد خنتم أنفسكم وأسركم والمسلمين جميعاً. أنا أقول بالقطع واليقين، إن كان العالم عالماً حقاً طاف الناس به طواف الفراشات بالمصابيح وإن لم يكن عاملاً، وإن كان عاملاً فنور على نور. المشكلة أننا متأخرون في كلتا الساحتين، لقد كان علينا يوم تسلمنا هذه الهدية أن نكرمها ونوقرها ونبجلها حق الإكرام والتوقير والتبجيل، واحترام العلم أن نعمل به قدر ما نعلم العلم والعلماء عرض الإسلام، فلا نبخل العلم والعلماء عرض الإسلام، فلا نبخل

فلا تضيعوا أوقاتكم وأموال الناس، إن كنتم لا تؤمنون بهذا المسير الذي دخلتموه فقد خنتم أنفسكم وأُسَركم والمسلمين جميعاً.

بل تعلَقَ بها مستقبل أنا أقول بالقطع واليقين، إن كان العالم عالماً أمة، فإن كنتم تؤمنون وتصدقون فانطلقوا حقاً طاف الناس به طواف الفراشات بالمصابيح بسم الله ولا تبخلوا في روإن لم يكن عاملاً، وإن كان عاملاً فنور على المصرول المنادة في المنادة المن

نور.

المشكلة أننا متأخرون في كلتا الساحتين



### «كلمة للمدرسين» خطبة الشيخ سليم الله خان للمدرسين

#### Ç**©**Ç9

العمد لله وسلام على عباده الذين اصطفى، أما بعد: أعوذ بالله من الشيطان الرجيم بسم الله الرحمن الرحيم «لقَدْ مَنْ الله عَلَى الْمُؤْمِنِينَ إِذْ يَعَثُ فِيهِمْ رَسُولاً مِنْ الْفَيْسِهُمْ يَتْلُو عَلَيْهِمْ آياتِهِ وَيُزكِيهِمْ وَيُعَلِّمُهُمُ الْكِتابَ وَالْحِكْمَةَ وَإِنْ كَانُوا مِنْ قَبْلُ لَفِي ضَلالٍ مُبِين» وقال رسول الله عليه وسلم -: «إنّما بعثت معلما» وقال رسول الله عليه وسلم -: «إنّما بعثت معلما» وقال: «العلماء ورثة الأنبياء وإنّما الأنبياء لم يورّثوا دينارا ولا درهما، إنّما ورّثوا العلم فمن أخذه أخذ بحظ وافر» أحبّتي الكرام! قد سمعتم بعض الخطب واستمتعتم بها - جعلها الله لكم خيرا وفلاحا - واستمتعتم بها - جعلها الله لكم خيرا وفلاحا - أشير إلي أن أقدم لكم بعض النكت واللطائف وأنا أشير إلي أن أقدم لكم بعض اللكائف مما جرّبت - وفقني الله أن أبينها بخير نية (الإخلاص) ومتّعني و إياكم بها -

حسبما وجدت أوّل واجب على المعلم أن يخطّط للذين حضروا المدرسة لتعلم الدين . قد ثبت بالمشاهدة أنّ الطالب ـ مهما ساء ماضيه ـ حينما تمهّد له بيئة صالحة وتربية سليمة انقلبت حياته محلّ قبطة، وأنا شاهدت ذلك مرارا ؛ فإذن يجب على أصحاب المدارس أن يبرمجوا لتربية الطالب كما يبرمجون لتعلمه. لا أعني بالتربية أن نأخذ السياط ونتبع الطلبة فنوحشهم بذالك ؛ بل لابد من الليونة والتلطف في الغالب وأن لانستخم الضرب إلّا عند الاضطرار .

أمارة الأستاذ المثالي أن يهتم الطلبة بدرسه ولا يسوغ لهم أن يتغيّبوا عن درسه فيُجهدوا أنفسهم في الأخذ منه . الأستاذ الذي يحضره الطالب مرّة ويتغيّب أخرى ولا يبالي بالتعلم فذاك أستاذ فاشل عير موفق . ، والموفق من يعشقه الطلبة ويحضرون درسه بحفاوة والتذاذ . وهذا الأمر لايتحقق إلا إذا حضر الأستاذ باستعداد كامل يحفظ الدرس ويستطيع أن يلقيه باساليب شتى . لا ينبغى للأستاد أن يفتقر إلى الكتاب في التدريس حتى يعجز عن إلقاء الدرس بفقد الكتاب ؛ عليه ان يودع مُفاد الدرس في ذاكرته قبل أن يحضر في الصف، فإذا حضر ألقى الدرس منجما مثلا: من هنا إلى هنا يبيّن الموضوع الفلاني، ثم يلخّص هذه القطعة ببيان سهل يسير؛ ثم يطبّق ما قال على عبارة الكتاب . فإنّ بهذا النمط يسهل الفهم على الطالب . أنا وجدت بعض أساتذتي يستغنون عن الكتاب. إنّهم كانوا يدرّسون كتبا معقدة مشكلة كـ «تفسير البيضاوي» و «شرح التلويح على التوضيح» و «خيالي» بلا كتاب وكانت مراقبتهم وسيطرتهم على الصف بوجمه يخيّل إلينا أنّ الطالب يمكن أن يتغافل في الصلاة ولكن التغافل في صفهم مستحيل ؛

فسبّب ذلك أنّ الطلبة كانوا يفهمون الدرس ولا يتغيّب أحد . مراعاة الضعفاء

الطلبة على استعدادات مختلفة منهم من يفهم الدرس بالمطالعة ومن يفهم بإلقاء الأستاذ مرّة ويحتاج بعضهم إلى أكثرمن ذلك ؛ فبناء على ما قلنا، يجب على الأستاذ أن يفنن في البيان ومن لم يراع ذلك فليس باستاذ مثالي موفق . للطالب أن يسأل

قد شاهدت علماء يسخطون على الطالب حينما يطرح سؤالا ويسكتونه بأجوبة ملزمة وإنه لأسلوب خاطئ، وواجب الأستاذ أن يبحث عن منشأ السؤال ويأتي بجواب مقنع شاف . وبالرغم مما أسلفنا يلزم ضبط العلاقة بين الأستاذ وتلامذته . هناك بعض الأساتذة يختلط بالطلبة حتى لا يتميز عنهم والبعض يفرط ويواجه التلامذة عبوسا قمطريرا فلا يجترئ الطالب أن يكلمه فضلا عن السؤال .

إنَّما عليكم أن تضبطوا معاملتكم مع الطلبة ـ ليبق هيبة الأستاذ في قلوبهم ـ في بيئة لا يعوق التلميذ عمّا ينوبه من الأسئلة عائق . الطالب للدين لاينبغي أن يصرف في غيره لزام على أصحاب المدارس أن يغرسوا في أفكار الطلبة ما يعـدون به أنفسهم \_ بعـد التخـرج \_ موقوفيـن لخدمـة الديـن . من اشتغل بالتجارة أو الصناعة أو الزراعة بعدما تخرج في المدرسة لا يتمتّع بعلمه ولا يجتهد ليمتّع آخرين . عشرت على كثير من المتخرّجين من ذوى الأذهان الذكيّة والاستعدادات الراقية لم يرضوا بعد التخرّج التدريس فاشتغل بعضهم باسياقة وتوظف بعضهم فى العسكر وأنشأ اخر منهم مصنعا، ألا يوجد من يتكفل هذه الأشغال سوى العلماء؟ هناك عدد ضئيل من ملايين سكان الأرض يسلكون طريق العلم فأسف بعد الأسف أن لا يقف هؤلاء حياتهم على نشر الدين وعلومه . يظهر من عمل علماء يوجّهون أبناءهم للتعلم في فروع أخرى \_غير العلوم الدينية \_ أنَّهم يضنُّونَ بأبناءهم عن هذًّا العلم وكانهم يرفعون ابناءهم عمّا وقعوا فيه من سوء الحظ ؛ وإنسى أعتقد أنّ من تعلم الدين ولا يسوغ له أن يقتحم ابنُه هذا المضمار ولا يبذل أيّ جهد في خدمة الدين ونشر علومـه فهـو يسـيء وجـه الديـن ويفضحـه . ـ عفـا الله عنـا ـ كفور من لا يبالي بوراثة النبي - صلى الله عليه وسلم - التي هيي ضرورة حفظ الدين ويبتغي غير ذلك لنفسه وأولاده . أسأل الله أن يتقبلكم لخدمة الدين وأن يستخدم جل استعداداتكم ومؤهلاتكم لنشر الشريعة ويوفقنا أجمعين.

ألقيت في مدرسة العثمانية بهادرآباد- كراتشي-مايو٢٠١٠

## مهـــمة المـــدارس

#### سيديوسف موسوي

إن من أهم الركائز الرئيسة التي يتطلب مزيدا من الانتباه والاكتراث، ويجب أن تكون موضع عناية جميع المدرسين والأساتذة هي تكوين الشخصيات الإسلامية التي تتسم بصفات، تركت فراغا هائلا ضخما في أمتنا المسلمة.

إن المجتمع الإسلامي بسبب الابتعاد من القرون الذهبية الأولى، وعن القرآن، والسنة النبوية الصافية، أصبحت لاتهتم بما يجب الاهتمام به، وهو موضوع الصفات والقيم الإسلامية، والأعمال الظاهرة، والقيام بالدعوة الإسلامية التي تركت قديما، وستترك في المقبل أعمق الآثار في نفوس الإنسانية.

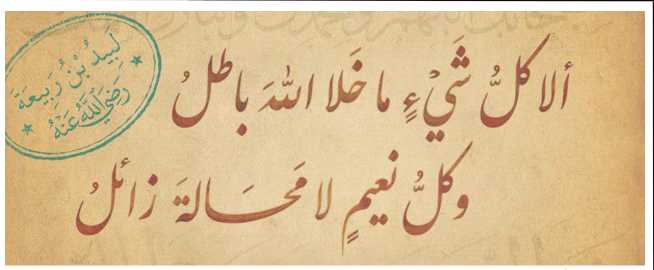
فالتفوق العلمي، بالغا ما بلغ، لن يجدي نفعاً ولن يفتح نافذة فلق الرجاء في ظلمة القلق، واليأس، والارتداد، ماعري من ثوب العمل، ولم يشق إلى القلب سبيلا. فالصفات الشخصية الملائمة للدين والمتفقة مع القيم، فالصفات الشخصية الملائمة للدين والمتفقة مع القيم، وحب الصلاح للناس هي ما يجعل كلمتنا مؤثرة، وأعمالنا مثيرة كما كان شأن الصحابة الكرام، فإنه يسترعي وافر، ووقوف تام على لغتنا، ولكن السؤال الذي يطرح وافر، ووقوف تام على لغتنا، ولكن السؤال الذي يطرح نفسه، ويضع أمامه العديد من علامات الاستفهام، هو أنّ سكان إيران كيف تحولوا إلى دين جديد واعتنقوه، ولم يكتفوا على ذلك، بل تعمقوا فيه، فيما بعد، حتى أصبح التاريخ يشهد لهم بالعلماء البارعين الذين يمثلون ركب العلوم، والمعارف في المجالات المختلفة من ركب العلوم، والنجوم، وغير ذلك.

لعلنا لانجد جوابا، مهما تفرغنا للتأمل فيه وألقينا النظرة في كتب التاريخ إلّا أن نقول: إن الحرارة التي جعلت الصحابة تحترق للمجتمع الإنساني، والهدف الأسمى الذي جاء بهم إلى إيران وغيرها من البلاد، والفكرة المصبوغة بنفحات القرآن والسنة التي تسيطرت على جناحهم وسريرتهم ثم ظهرت آثارها على جوارحهم وعلانيتهم، فتزينوا بها طوال الليل والنهار فإن ذلك كلّه حوّاهم إلى شخصيات أثّرت في معظم البلاد

حينذاك، وكادت تؤثر في العالم بأسره، وتتفتّح لهم أبوابه بحذافيرها لينعم الناس بسلوكهم بيد أن فرصة الحياة لم تسنح لهم.

إذن يجب أن تكون مدارسنا تقارب المدرسة النبوية في العصر الأول، فأنا أعتقد أننا مهما اشتغلنا بالصرف والنحو والعربية وغير ذلك، ونجحنا في تعليم جيل حاذق فيها لكنهم لم يكتسبوا شخصية تقدر أن تكون أسوة لمن حولهم، فإننا لم ننجح في مهمتنا، بل وقد خبنا وخسرنا تمام الخسران، ولم نؤد الأمانة في ذمتنا. فلابد أن ننشئ جيلا يتميز بالأعمال الظاهرة، وينشط فيها، ويَجِدُّ لها، وهو معها يبذل المحاولة ليحظي بالأعمالُ الباطنة التي هي من الظاهرة مثل الروح من الجسد. ثم لانغفل عن تعليم الفكرة الإسلامية التي تفهم الإسلام فهما صحيحا، وتعلم ما فيه من الخصائص التي جعلته تفوق الأديان كلها، وتخلد بما فيه من العلوم والمعارف، ولا تعوَجُّ أبدا، بل هو نبراس ينير الطريق لمن يبتغي سبيل الرشد مهما تقدم الزمان وتجدد العصر. وبالإضافة إلى ذلك، نزوده بفكرة الدعوة الإسلامية، وأساليبها، والجد من ورائها.

إن الطالب الذي حاز الفكرة الإسلامية، ونال فكرة الدعوة، ثم هو مستعد في سبيل ذلك ليضحي بالرخيص والثمين، والضئيل والغالي لتكون كلمة الله هي العليا، ولا يهدف إلّا إلى إصلاح نفسه ومجتمعه؛ يحترق لهم ويتلهف لسعادتهم، وبعد ذلك يريد تفوق الإسلام والمسلمين في جميع المجالات والعصور، فلنهنئه على ما يملك، ولنهنئ أساتذته على ما بذلوا له ولأمثاله. وإن لم يكن كما وصفته، فلنكبر عليه أربعا، ونعزي مجتمعنا المعاصر لما يفقد المصلحين المشفقين، وإنما يمثلها رجال لا يهمهم إلا أنفسهم ومتع حياتهم، ولا يتعدى شعاع فكرتهم إلى من سواهم.



لَبيد بن ربيعة العامِريّ ( رَضِيَ اللهُ عَنهُ ) وشِعر الحِكمة ( القسط الثاني )

مممّد عبدالـمميد

هَلِ النَّفسُ إلاَّ مُتعَةٌ مُستَعارَةٌ تُعارُ فَتَأْتِي رَبَّها فَرطَ أشهر (لبيد بن ربِيعة ، ٢٠٠٤ ، ٣٥ )

ونرى في قصيدة أخرى لاميّة له أنّه يكشف عن إيمان عميق بالله تعالى، ويبيّن أنّ أمر الله نافذ لامحالة، وقضًاء لا يتبدّل ولا يتغيّر، ولا يقدر أحد على تغييره، ويذكر أنّ كتاب الله الحاوي مقدراتِ العالم محفوظ، وأنّ عرشه فوق سبع سماوات طباق، خلق الأرض راسية تحت السماوات، وجعل الماء والنيران آيمات وموعظة للذين يعقلون ويتدبّرون، فتَدبَّر أيّها الإنسان أمرك، وكلّ ما تبنيه سرابٌ إلا إيمانك وتقواك: لله نافلة الأجل الأفضل

ولَه العُلَى وأثيتُ كُلِّ مُؤَثَّل

لا يَستَطيعُ النّاسُ مَحوَ كِتابِهُ أنَّى ولَيسَ قَضاؤُه بـمُـبَـدً

سَوَّى فَأَعْلَقَ دُونَ غُرَّةٍ عَرْشِهِ

سبعاً طِباقاً فَوقَ فَرعِ المَنقَلِ وَالْأَرضَ تَحتَهُمُ مِهاداً راسِياً

والارض تحتهم مهادا راسيا ثَبَتَت خُوالِقُها بصم الجَندَل ثَبَتَت خُوالِقُها بصم الجَندَل

وَالـمَاءُ والـنِّيـرانُ مِن آيَـاتِـهَ

ُ فَيَهِنَّ مَوَعِظَةٌ لِـمَن لَم يَجَهَل بَل كُلُّ سَعِيكَ باطِلُ إلاَّ التُّقَي

ُ فَإِذَا انَ قَضَى الشَّيَّ كَأَن لَم يُفعَل . (ديوان لبيد ٤٨) نجد في شعر لبيد لمحات حكميّة كثيرة انتشرت في كثير من قصائده، فنراه من خلالها مؤمناً بالله وحده وبصفاته العُلى وبقضاءه وقدره، ملتزماً قِيماً أخلاقية حميدة ومبادئ إنسانية سامية جعلته موقراً بين النّاس في جاهليّته وإسلامه، وله في قصيدة رائيّة له معان حكميّة كثيرة؛ يؤيّد فيه أنّه لا سلامة للإنسان من الموت وسكراته، «كُلُّ نفس ذائقَةُ المَوتِ ثُمَّ إلَيْنَا تُرجَعُونَ» (العنكبوت ٤٨) لذلك يجب عليه أن يتزوّد بالهدى والصّلاح والعمل للظيّب، وأن يشتري بماله الحمد والذكرالحسن، لأنّ حياته لا تدوم إلى الأبد، فجميع النّاس سائرون اللي مصير واحد، وليست نفس الإنسان إلا إلى مصير واحد، وليست نفس الإنسان الأ كمتاع يُعارُ له إلى أجل محدّد ثمّ يُستَرد منه:

ولَو أَشْفَقِت نَفِسُ الشَّحيح المُثَمِّرِ

أفِي العِرضَ بالمال التّلادِ وأشتري

ي رَوْن . بِهِ الحَمدَ إِنّ الطَّالِبَ الحَمدَ مُشتَري

فَإِمَّا تَرَينِّيَ اليَّومَ عِندَكِ سالِماً

قَلَستُ بأحيا مِن كِلابٍ وجَعفَ وإنّا وإخوانِاً لَنا قَد تَتابَعُوا

لَكَالمُغتَدِي والرّائحِ المُتَهَجّر

وكُلُ امرئ يَوماً سَيَعِلْمُ سَعيَه إذا كُشِّفُت عِندَ الإلهِ المَحَاصِلُ

(دیوان لبید ۷۴)

ولشاعرنا مقطع حكمي ورد في قصيدة طويلة عرض فيها مَشاهد الصّحراء والرّحيل، وقد ركز لبيد في بقيّة هذه القصيدة على أهمّيّة الورع والتّقوى في حياة الإنسان؛ فيَعُدُّهما التّجارة الرّابحة والشّروة المّفيدة التي يحملها الإنسان إلى مَقَرّه الأخير، حيث يفتقر إليهاً أشد الافتقار، فلا ينفع الإنسانَ هنالك إلا ما يتركه من ذِكر حسن ومايقوم به من عمل طيّب: رَأْيِتُ التَّقَى والحَمَّدَ خَيرَ تِجارَةٍ

رَبَاحاً إذا مَا المَرْءُ أصبَحَ ثَاقِلا

وَهَل هُوَ إلا مَا ابتَنَي فِي حَياتِه

إِذا قَذَفُوا فُوقَ الضّريح الجَنادِلا وأثنَوا عَلْيهِ بِالَّذي كَانَ عِندَه

وعَضَّ عَلَيهِ العائداتُ الأنامِلا.

(ديوان لبيد ٢٩)

وعندما خرجت بنو جعفر من دیارهم فی الفتوحات الإسلاميّة للجهاد في سبيل الله، حزن لبيد بن ربيعة على فراقهم حُزنا شديدا، فأخِذ ينشد قصيدة مفعَمة بالمعانى الحكميّة منفعلا بالتعاليم والقِـيَم الإسـلاميّة، وهـي برهـان واضـح علـي أنّ لبيـداً قد نظم الشعر بعد إسلامه؛ إنّه يتحدّث في هذه القصيدة عن سمات الصالحين الأبرار بأنّهم ملازمو التّقى وهم أمناء، محافظون عليه، ثمّ يذكر المعاد ويصرِّح بـأنّ الله تعالى مرجع البشريَّة كلُّهم، إليه يعودون وإلى رحمت يفيئون، إنه عالم الغيب والأسرار، أحصى لكل شئ علما، ولا يتغمّد اللهُ المذنبين برحمت إلا إذا تابوا وتبرَّءوا من أعمالهم الشَّنيعة واعتـذروا عـن غيّهـم ،وأدّوا حـقَّ كُلُّ ذي حـقٍّ: إنَّمَا يَحفَظُ التُّقَى الأبرارُ

وإلَى اللهِ يَستَقِرُّ القَرارُ

وإلَى اللهِ تُـرجَـعُــونَ وَعِـنــدَ

اللهِ وردُ الأمُــور والإصــدارُ

كُلَّ شَيء أحصَى كِتَاباً وعِلماً

ولَدَيه تَجَلّت الأسرارُ

يَومَ لا يُدخِلُ المُدارِسَ فِي الرَّبِ

حَمَةِ إلا بَراءَةُ وَاعتِذارُ.

ثمّ يتابع الشاعر هذا الموضوع مُشيرا إلى أنّ الله تعالى عيَّن ملاَّئكة حفَظة كراماً لاّ يعصون اللهَ ما أمرهم ويفعلون ما يؤمَرون لإحصاء حسنات النّاس وسيّئاتهم،

فإنّ هذِه القصيدة تمتلئ بالمعانى الحكميّة، ويُلاحَظ أنّ كثيراً من هذه المفاهيم تنطبق تماماً مع بعض ألفاظ القرآن الكريم ومعانيه ، وهذا ما يُدحِضْ تلك الرواياتِ الَّتِي تَفِيدُ أَنَّ لبيداً لم يقل بعد إسلامهِ إلاَ شـعراَ واحــداً، فــإنّ هــذه القصٰيــدة أكثــر التصاقـــاً بالإسلام من الجاهليّة، وقد عاش شاعرنا أكثر من خمسين عاماً في الإسلام، و نتيقّن أنّ الشاعر لا يترك شاعريّته، إذ لا يناقض الإسلام الشعر كما لا يخفى، وخاصّةً إذا كان الشعر متوافقًا مع القِيَم الإسلاميّة، على أيّة حال ترجّع لدينا أنّ لبيد بن ربيعة قال هذه القصيدة في عصره الإسلامي. وفي مستهل رثائه للنّعمان بن المنذرّ يعرّض لبيدٌ طائفةً من حِكَمه وتأمُّلاته في الإنسان والحياة، فينصح المرءَ ألاَّ يقع في الغيّ والضّلال، فالدّنيا غير خالدة له، لأنّ مصائد المنيّة بالمرصاد ، وعمل المرء لا ينتهي إلا بانتهاء حياته، ثمّ يدعو الإنسانَ إلى الاتّعاظ من الدّهر وتقلباته المتداولة فهُو لا يقدر على استعادة الماضي، ولا النّجاة ممّا هو \_ مكتوب ومقدَّر له، ثمّ إذا لم يكن يصدّق فلينظر ما حلّ بأجداده الأوائل، لعِلَّ القرون السابقة تهديه إلى التَّعقَّل وإلى الصّواب، فكل شيءٍ يصير إلى زوال وفناء إلا الله، و الكيّس هو الذي يتوسّل إلى الله بالطاعة والعمل الصّالح: ألا تَسألان المَرء مَاذا يُحَاول

أنَحِبُ فَيُقَضَي أم ضَلالٌ وباطِلُ حَبَائِلُه مَبثُوثَةٌ بسَبيلِه

وَيُفِنِّي إذا ما أخطَاتْهُ الحَبَائلُ

إذا المَرءُ أسرَى ليلةً ظن أنه

قَضَى عَمَلاً والمَرءُ ما عَاشَ عامِل فَتَعلَم أَنْ لا أَنتَ مُدرَّكَ ما مَضي

ولا أنَّتَ مِمَّا تَحذَرُ النَّفسُ وائلُ وإن أنتَ لَم تُصَدِّقْكَ نَفِسُكَ فانتَسِب

لَعَلَّكَ تَهديكَ القُرونُ الأوائل

أري النَّاسَ لا يَدرونَ ما قَدرُ أمرِهِمُ بَـلَـى كُـلُّ ذي لِلَّ إلَـى اللهِ واصِـلُ

أَلا كُلَّ شَئ مَا خَبِلا إِللهَ بَاطِلَ

وكُلِلَ نَعِيمً لا مَحالَةَ زائِلُ ثمّ يتابع لبيد فيذكر أنّ كل امرئ سوف تدركه الدّاهية الفظيعة، وهي الموت، وسيأتي يوم يحاسب فيه كل إنسان عمّا اكتسبته يداه، ويقفّ أمام الله تعالى؛ فيُؤجر على إلحسنات، ويُعاقب على السيّئات والمعاصى: وكُلُّ أُنَاس سَوفَ تَدخُلُ بَينَهُمُ

دُوَيهيَّةٌ تَصفَرُّ مِنها الأنامِلُ

وأنَّه هو الغفور الرّحيم وحده، وهكذا سيرحل الإنسان من هذه الدّنيا مهما طال عمره، ولا تخلد إلا الأعمال الصَّالحة، لأنَّ أجل الإنسان إذا جاء فلا يُستأخَر ساعة ولا يُمهَل، حتّى ولو جاز إمهاله فلا ينفع: وَحِسَانٌ أَعَدُّهُنَّ اللهُ لاشها

دٍ وَغَـفرُ الّـذِي هُـوَ غَـفَّارُ

ومَـقَـامُ أكـرِم مِـن مَـقَــا.

إن يَكُن فِي الحَيَاةِ خَيرٌ أُنظِرتُ لُو كَانَ يَنفَعُ الإنذارُ. (دیوان لبید ۴۰)

وفي قصيدة داليّة يذكر الشاعر طول عمره وسأمه من الحياة مستخلصاً مواعظ وحِكَماً خالدة، مُعلِناً عـن إيمانـه بوحدانيّـة الله تعالـي فـي ربوبيّتـه وألوهيّتـه ؛ فيذكر أنّ قضاء الرّبّ الماجد المحمود كائن لا محالة، فله ومنه كل شيء، له ومنه الفضل والعطاء والخير الكثير والمجد، فليتّعظ الإنسان، ولينظر ما حل بالأقوام الخالية كعاد وثمود وإرم ذات العماد من الهلاك والدّمار والموت الفاتك وليعتبر الإنسان بها: قُضِىَ الأمُورُ وَأنجزَ المَوعُودُ

واللهُ رَبِّي مَاجِدٌ مَحمُودُ ولَهُ الفَواضِلَ والنَّوافِلَ والعُلا

وَلَهُ أَثِيتُ الخَيرِ وَالمَمدُود وَ لَقَد بَلَتْ إِرَمٌ كَيدَه

وَ لَقَد بَلَتْه بَعدَ ذاكَ ثَمُودُ خَلُّوا ثِيَابَهُمُ عَلَى عَوراتِهُم

فَهُم بأفنِيَةِ البُيوتِ هُمودُ.

فيشكو فيها سأمه من طول الحياة المقترن بالهرم والضعف ومن تساءُل النّاسِ: كيف حال لبيدٍ: وَلَقَد سَئِمتُ مِنَ الْحَيَاةِ وطولِهَا وسُؤَالِ هَذَا النَّاسِ كَيفَ لَبيدُ. (ديوان لبيد ۱۸) ثم يذكر بما قاله زهير بن أبى سلمى فى هُدا الِشأنِ، من السأم من طول الحياة: سَّئِمتُ تَكَالِيفَ الحَيَاةِ وَمَن يَعشٍ ثَمَانِينَ خُولاً لَّا أَبَا لَكَ يَسأُمُ. (زهير بن أبي سِلمي ٢٠٠٥ ، ۵) ولبيد قد عاش أكثر من مئة وخمسين عاما فكان أحرى

وفي قصيدة له لاميّة يُشير إلى بعض المعانى الحكميّة، ويستهلها بمطلع يفيـض بالتّقـي والإيمـان؛ فيبيّـن أنّ تقوى اللهِ تعالى خير زاد يتزوّد به الإنسان في رحلة الآخرة ويرى أنّ تقواه فضل لا يُقاس بفضل، ويُصرّح بأنَّه لا يباشر المرء أمرا إلا بإذن الله تعالى، ثمّ يحمد كل شيء، بإذنه يتحرّك الإنسان، فمن تبع تعاليمه النّيرة ِ الْهتدى، ومن خالفها وجاد عنها ضلّ وغوى: إِنَّ تَقْوَى رَبِّنَا خَيرُ نَفَلَ

وَبِإِذِنِ اللهِ رَيثِي وَعَجَلْ أُحـمَـدُ اللهَ فَـلا نِـدَّ لَـهُ

بيديه الخيرُ مَا شَاءَ فَعَلْ

مَن هَدَاهُ سُبُلَ الخَيرِ اهتَدَى

نَاعِمَ البَال وَمَن شَاءَ أَضَلَ ثمّ يواصل متحدّثاً عن أهميّة البرّ والإحسان، وضرورة العمل من أجل النّجاح والفوز في الحياة، ويدعو إلى الرّحيل في سبيل الحياة والتطور، ويخالف الكُسلُ ويَحُثُّ على الابتعاد عنه، وينصِح الإنسانَ بأن يُحدّث نفسه دائما بالظفر وبلوغ الأملّ لا بالفشل والخيبة، وأن يقهرها بالبرّ والإحسان: فَإِذَا جُوزيتَ قرضا فاجره

إنّما يجزى الفَتَى ليسَ الجمَل

أعمِلِ العِيسَ عَلَى عِلاَّ تِهَا

إِنَّمَا يَنجَحُ أصحَابُ العَمَل

وَإِذَا رُمْتَ رَحِيلًا فَارتَحِلُ

واعص مَا يَأَمُرُ تَوصِيمُ الكَسَل

وَاكِذِبِ النَّفِسَ إِذَا حَدَّثتَهَا

إِنَّ صِدقَ النَّفس يُرري بِالأمَل

غَيرَ أن لا تَكذِبَنهَا إِذَا حَدَّثتَهَا

واخْ زُهَا بالبَرِّ للهِ الأَجَ لَ.

(ديوان لبيد ٨١)

تقوى اللهِ تعالى خير زاد پتزوّد به الإنسان في رحلية الآخـرة ويـرى انّ تقواه فضل لا يُقاس بفضل

وهنا يتأكُّد لنا مرة أخرى أنّ لبيد قد قرض الشعر في الإسلام، لأنّه نظم هذه القصيدة في شيخوخته،

وله قصيدة طويلة عينيّة يرثى فيها أخاه أربد الذي مات بصاعقة أصابته، قد جمع فيها لبيد بن ربيعة إلى الرَّثاءِ الحكمة، والموعظة، والتأمُّل والزُّهد، وقد بدأها بمطلع يؤمن فيه بحتميّة الموت؛ فيتحدّث عن قصر عمر الإنسان وضعفه وسرعة فناءه بالنسبة إلى الكوائن الأخرى كالجبال والقصور، فإنّ الدّهر ونوائبها كلُّ يـوم يختطـف فتـيَّ، فـلا داعـيَ للفـزع لأنَّـه لا بـدّ منه، ولأنّ المصيبة إذا عمّت سهلت، ثم يشبّه الشاعر هذه الدّنيا بالدّيار، والنّاسَ بأهل الدّيار يدخلونها صباحـاً ويغادرونهـا مسـاءً، فـلا يلبثـون فيهـا إلاّ قليـلاً، أو كالشهاب الذي ينطفئ سريعاً وينقلب نوره ونارُه رماداً، ثم يصرّح شاعرنا بأنّ الأموال والأولاد كالودائع، لا بُدَّ مـنُ اسـتردادها، فعلـى الإنســان أن يغتنــم ويسـتغلّ هذه النّعم قبل زوالها، ويقوم بالجود والكرم قبل فنائها، ويلتزم البرّ الذي هو تقوى اللهِ تبارك وتعالى: بَلِينَا وَ ما تَبلَى النُّجومُ الطوالِعُ وَتَبقَى الجِبَال بَعدَنَا وَالمَصَانِعُ

وَقَد كُنتُ فِي أَكنَافِ دارِ مَضَنَّةٍ

فَ فَارَقَ نَبِي جَارٌ بِأربَدَ نَافِعُ فَلاَ جَزَعُ إِن فَرَّقَ الدَّهر بَينَنَا

وَكُلُ فُتِّي يَـوماً بِهِ الدَّهـرُ فَـاجـعُ وَمَا النَّاسُ إلا كَالدِّيَارِ وَ أُهِلِها

بِهَا يَهِماً حَلُّوهَا وَغُدُوّاً بَـلاقِـعُ

وَمَا المَرهُ إِلاَّ كَالشِّهَابِ وَضَوِّهِ يَحُورُ رَمَادًا بَعدَ إذ هُوَ سَاطِعُ

وَمَا الـمَالُ والأهـلَـونَ إلاّ وَدِيـعَـةٌ

وَلا بُدَّ يَـوما أن تُـردَّ الـودائِعُ وَمَا البرُّ إلا مُضمَراتٌ مِنَ البُّقَى

وَمَا الـمَالُ إلا مُعمَراتُ وَدائِعُ ثمّ يُتابع الشاعرُ فيُميِّز بين نوعين من النّاس، بعضهم يبنون لأنفسهم بيوتا خالدة وآخرون يهدمون بيوتهم، ومنهم أشقياء في الحياة الدنيا ليس لهم من عيش الدُّنيا إلا ما يُقيم أصلابهم ومنهم سعداء يتمتَّعون بحظوظهم في الدّنيا، وهو يؤكد على أنّ الإنسان لا يدرى ما تخبئه له الأيّام، ويدعو إلى الصبر على المصائب ويُنكر على مَن يجزع لنوائب الدّهر، لأنّه لا مفرّ للإنسان ممّا قضى اللهُ تعالى، ومن هنا ينطلق لِيَشُنَّ ثورة مُصعقةً على أحاديث العائفين والقائفين وتكهُّنات الضاربين بالحصي وتشاؤمات المتحدّثين بعلم الغيب الزاجرين الطيور، ويبيّن أنّ مفاتيح الغيب عنـد الله وحـده، لا يعلمهـا إلا هـو: «إنَّ اللهَ عنـدُّهُ

عِلمُ السَّاعَةِ وَيُنَـزِّلُ الغَيـثَ وَيَعلَـمُ مَا فِـى الأرحَـام اللَّالُوارِ وَما ٰ تَدرى نَفسٌ مَاذَا تَكسِبُ غَداً وَمَا تَدرى نَفسٌ بِأَيِّ أَرضَ تَمُوتُ إِنَّ اللهِ عَلِيمٌ خَبيرٌ» (لقمان ٣٤): إلا عَامِلُان فَعَامِلُ يُبِتَبِّرُ مَا يَبنِيَ وَآخَرُ رَافِعُ

فمنهم سَعِيدُ آخِذَ بنَصِيبهِ وَمِنَهُم شَقِيُّ بِالمَعِيشَةِ قَانِعُ

فَلا تَبعَدَن إِنَّ المَنِيَّةُ مَوعِدً

عَلَيكَ فَدانِ لِلطَّلَوعِ وَطَالِعُ أتَجزَعُ مِمَّا أحدَثَ الدَّهرُ بالفَتَّى

وأيُّ كُريمً لم تُصِبهُ القَوارعُ

لَعَمرُكُ مَا تَدرى الضّواربُ بالحَصَى

وَلا زَاجِـرَاتُ الـطّير مَا اللهُ صَانِع

سَلُوهُنَّ إِن كَذَّبتُمُونِيَ مَتَي الفَتَي َ يَذُوقُ المَنايَا أَو مَتَى الغَيثُ وَاقِعُ. (ديوان لبيد ۴۶)

وهكذا نرى كم في هذه القصيدة من حكمة وموعظة، وجزالة ورصانة، وبساطة في اللغة والتركيب، وجمال في اللفظ والمعني.

> المصادر والمراجع: ١ –القرآن الكريم.

٢-الإصابة في تمييز الصّحابة، أحمد بن على بن حجر العسقلاني، دار إحياء التّرآث العربيّ، بيروت، ٢٠٠۶ م

٣- الأغاني، أبوالفرج علي بن الحسين الإصفهاني، دار الثّقافة، بیروت، ۱۹۸۳ م

الثَّقافة، بيروت، الطبعة الثَّانية، ١٩٨٣ م

۵-ديوان زهير بن أبي سلمي، تحقيق: حمدو طماس، دارالمعرفة، بيروت، الطبعة الثّانية، ٢٠٠٥ م ع -ديوان لبيد بن ربيعة العامريّ، تحقيق: حمدو طماس، دار

صادر، بیروت، ۲۰۰۴ م

٧ - رجال المعلقات ألعشر، مصطفى الغلاييني، دارالكوخ، بیروت، ۲۰۰۸ م .

٨- الشُّعر والشُّعراء، أبومحمّد عبدالله بن مسلم بن قتيبة الدّينوري، دار إحياء التّراث العربيّ، بيروت لبنّان، ١٩٩٤ م ٩- طبقات فحول الشّعراء، محمّد بن سلام الجمحى، دار المعرفة، بیروت، ۱۹۸۶ م

١٠- لبيد بن ربيعة العامريّ حياته وشعره، حسن جعفر نورالدّين، دارالكتب العلميّة، بيروت لبنان، الطبعة الأولى، ١٩٩٠ م ١١-لموشِّح في مآخذ العلماء على الشَّعراء، أبو عبيد الله بن محمّد بن عمران المرزباني، دار صادر، بيروت، ١٩٩٩ م

## المرأة في حضن الإسلام

عبدالمجيد غدادايان

الحمدلله رب العالمين، الذي أرسل الدين المبين رحمة ونجاة للخلق أجمعين، والصلاة والسلام على أشرف الأنبياء والمرسلين وعلى آله وصحبه ومن تبعه بإحسان إلى يوم الدين

إن أبرز خصيصة لهذا العصر وهذا العالم الذي نعيش فيه التغير، تلك القبولية والاستعداد للتحول والتغير بل الانقلاب، خصيصة تستزيد يوما فيوما قوة وسرعة وعمقاً، فلا شك أنها اليوم أقوى وأسرع وأعمق من أمسها، وأنها الغد أقوى وأسرع وأعمق من يومها، فقوّتها تفوق القوى وتهدم أصمد الأراكين وأثبتها وسرعتها تسرع سير ما هو بطيء وعمقها يستأصل أعمق الجذور وأرسخِها، ولكنِ التحوِل ربما يمكن أن يكون مقبولاً منشوداً مطلوباً، وهذا إذا كان في إطاره وحدوده ومعاييره ولم يخترقها، يمكن أن نذكر بعض تلك المعايير والحدود فنقول: التحول مقبول إذا كان نحو الكمال لا الانحطاط وفي النهاية الزوال، مجال التحول الذي يُسمح له بالجولان فيه ما يقبل التحول، لأن عندنا ما لا يقبل زيادة نقطة واحدة فيه، ما يكون ثبوته أثبت لنا من طلوع الشمس من مشرقها أو غروبها في مغربها، ما يكون وضوحه أوضح من ماء سلسال يكون سطوعه وإشراقه أوضح من سطوع شمس الصيف وإشراقها في أنقى سماء وأطهرها لا يسترها غمام وغبار، ذلك الذي أذكرها أشياء جميلة منحصرة وكاملة في ذاتها وصفاتها، بلغت في جمالها وكمالها النهاية، لا نهاية ما يتصور، بل أنهاية ما يمكن، لأن العقول والأوهام قاصرة عن بلوغ حقيقة جمالها وكمالها، وكمالها وجمالها وانحصاريتها في عدم قبولها التغير، لأن الذي

لم نزل نعهده أن كل ما فيه نقص أو قصور يقبل التغير ويحتاج إليه نحو مسيره إلى الكمال، لا ما هو كامل، تابت، لا يقبل التغير، وجماله وكماله وخصوصيته في هذا ومعه، هذا الذي أتكلم عنه أصول ديننا ومبانيه وأحكامه، فهي فى كُل عهـد وزمـان، وفـي كل أرض ومـكان، منــذّ ظهورها إلى الآن، ما زالت هي الطريق المستقيم نحو السعادة ولا ترال، فهى كالذي أصدرها ثابتة، خالدة، لا تتغير، قاطعة، ومع ذلك صالحة لكل عصر وزمان ومكان، ومليئة بالاطمئنان وفياضة بالحكمة والأمن والسلام والسعادة والفوز، بل هي السعادة والفوز والحكمة والأمن. أقول كلما أقول وإنى أسمع أصوتاً أخرى، أسمع أصوات من يرى الحرية في الأسر والخلَّاص في السلاسل، ولا عجب، فإن العصر عصر التغير والانقلاب، وأحد ما وصلت إليه أيدى التغير والانقلاب بل أقول أحسن: التحريف، هو المفاهيم، كمفهوم الحرية. مع الأسف، إن ما يعين اليوم مفهوم المفاهيم ليس العقل والمنطق والحقيقة والعدل والإنصاف، بل العقل والمنطق ليست لهما وظيفة إلا أن يتمسكا بأذيال كل ما وصلت إليه أيديهما ليصورا عبودية الشهوة والنفس معقولة منطقية، ألف آه عـذب نقي طاهـر يخـرج مـن جـوف الجبـل، ما وألف حسرة على أن أختى المسلمة جعلت نفسها دون أن تشعر وسيلة لإشباع عيون جائعة نحسة مشوومة مسمومة، وصارت أسير إطار مصنوع مفروض عليها تُحقن فيه الشعور بالحرية حقنا، فهى جاهلة عن تاريخها أيضاً مع العجب، الذي كان فيه نساء الأشراف والملوك مستورات سترا كاملاً ونساء الطبقة السافلة كاسيات عاريات، فقد كان الستر يعتبر قيمة، والستر كان يساوى القيمة، وكان ضامناً للأمن وحافظاً للشرف وميزاناً

## الأنوار

فلا يقول لها: هذا سم، تجرعيها حتى تموتى، بل يفتح لها باب الصداقة ويقول لها ما تشتهي ويلاطف بها ويعطيها ما تتمنى ثم يقول: هذه حلوية طبختها لك، ذوقي منها شيئا إن أحببتها كليها وإن كرهتها اتركيها، وفيها السم القاتل، وربما لا تشعر إلا إذا لفظت أنفاسها الأخيرة، ولم تبق لها إلا سعادة الآخرة لو أدركتها، إن أختى المسلمة لا تحب أن تبقى في سفينة النجاة، كأنه لم يركبها إلا القليل، وتركها ولم يدخلها أو لم يعرُفها الكثير، فهي تحب أن تلقي بنفسها في مستنقع محبوب ممتلئ، فتجد لنفسها فيه مجالا أوسع وحرية أكثر بزعمها، ولو كان فيه هلاكها. فلذا نريد أن نرى في هذه المقالة القصيرة ما هي الهدية والتحفة التي جاء بها الإسلام للمرأة؟ الحرية أم الأسر؟ الأمن أو كما كان الهوان؟ إلى أى نحو وجهها؟ نحو ذرى السعادة أم هوّات الشقاء، جعلها قيّمة نفيسة ثمينة أم سافلة تافهة رخيصة؟ نريد أن نشاهد معا ماذا كانت حالة المرأة في الحضارات الشهيرة البارزة قبل الإسلام؟ هل كان ظهور الإسلام بلسما على جراحها ودواء لأدواءها أم لم ينزد إلا في نشر الملح على جنروح هذه الخليقة الجميلة الطريفة المظلومة الظريفة؟ سنتبين معاً ما هو رأي أبرز شخصية الإسلام فيها؟ ما يقول فيها؟ كيف يعاشرها؟ هل يقدر أن يحدث تغييرا ما في نظر الناس إليها؟ فبالجملة نرى ما هي لَهنته لها؟ الحب أم الغضب؟ العشق أم النفرة؟ الرقاقة أم الأسر؟ الحرية أم الحصر؟ العقارة أم الشرافة والحراسة؟ نرى ماذا يوصى أصحابه بها؟ بل نرى ماذا تحكى النساء عنه؟ عن خلقه؟ هل يحببنه أم يكرهنه؟ تريد أن نتعرض كل هذه القضايا للبحث محايدين، كأننا نتصفح في بضع دقائق بضع صفحات من التاريخ فقط ونلقي عليها نظرة عابرة، هذا جل ما نريد، لعل هذه القضايا تكون

للقيمة التي قسمت بين النساء، غير أن نفوساً جبارة ظالمة احتكرتها لها، ولم تكن تسمح لسائر النساء أن يكن كاسيات مستورات سترا كاملا، لأنهن كن في رأي الملوك والأشراف وسائل لقضاء شهوتهم، قُفُرض عليهن هذا السجن القاتم، غير أن عصرنا ليس عصر الظلم والجبر، فذلك الهدف يتم تطبيقه بطريقة أخرى، النتيجة النهائية واحدة، طريقان ينتهيان إلى نهاية واحدة وهي النذل والهوان وأن يصير الهدف ذبيحة أطماع الطامعين، غير أن الذبيحة فرحة مغتبطة فخور فى سيرها نحو مذبحها إثر توجيه ساحر مرموز وتشعر بالحرية أيضاً، كفراشة سحرتها ضوء النار وجذبتها، فهي تسرع نحوها مسرعة مرفرفة مجنونة مسحورة، فإقناعها وسد طريقها صعبة جداً، فهي تقول: دعوني، خلوا طريقي، إني حرة مختارة عاقلة، من سمّح لكم بأن تسلّبوا حريتي، فهي تري وتسمى كل من سد طريقها ظالما قاهراً مستبداً، إن فراشة قصتنا الجميلة المسكينة تظن أنها تسرع نُحو آمالها، ولكنها ستفهم أنها خاطئة إذا لا يغني الندم بعد العدم، إذا احترق جناحاها، لم يرد أحد أن يسلبها الضياء، لم يكن إلا النصح، كأنهم أرادوا أن يقولوا لها لـو منحتهم فرصة وأصغت إليهم سمعاً: أيتها الفراشة الجميلة الكريمة، الضياء لك، ولكن ليس يستلزم للاستنارة بها أن تقحم جوفها، ولكن الفراشة أعمى، لا لظمة الطريق، بل أعماها وسحرتها ضياءها، هذه حال أختى المسلمة اليوم، فهي لا تحب اليوم إراشادات تحرس لها أمنها وسلامتها وقيماً تجعلها ذات قيمة، هي تريد أن تكون أمة في مسيرها نحو الحرية، وليتها كانت حريةً، ليست والله إلا مفهوماً محرفاً مدسوسا مزيفًا ليست فيه رائحتها، حدده الآخرون للحرية وآكلوه أختى، كالذي يريد أن يؤكل سما لفريسته لأنه يريدها ميتة لا حراك بها ولا خيار،

«إن المؤرخيـن المعاصريـن للعهـد الساسـاني مثـل (جاتهيـاس) وغيـره يصدقـون بوجـود عـادة زواج إيرانييـن بالمحرمـات، ويوجـد فـي تاريـخ العهـد الساسـاني أمثلـة لهـذ الـزواج، فقـد تـزوج بهـرام جوبيـن وتـزوج جشتسـب قبـل أن ينتصـر بالمحرمـات، ولـم يكـن هـذا الـزواج معصيـة عنـد الإيرانييـن بـل كان عمـلاً صالحـاً يتقربـون بـه إلـى الله، ولعـل الرحالـة الصينيـة (هوئـن سـوئنج) أشـار إلـى هـذا الـزواج بقولـه: إن الإيرانييـن يتزوجـون مـن غيـر اسـتثناء»

18

للبعض مسلمة مكررة وفي ذات الوقت يمكن أن تكون للبعض طريفة حديثة جديرة بالاستماع، لعل آراء تتغير وعيونا مسدودة تُفتح وأفكارا تنفتح وصدوراً تنشرح وقلوباً تفرح تطمئن، سعي يسير وجهد قصير وعُمل صغير ومن الله التأثير والتكبير. المرأة في الحضارات المختلفة قبل الإسلام سنلقي فتي هذا الفصل نظرة عابرة إلى أحوال المرأة في أشهر وأبرز الحضارات المختلفة قبل ظهور الإسلام ليتضح لنا الفرق المفترض قبل الإسلام وبعده. الإمام الندوى رحمة الله عليه الذي هو من أكبر الدّعاة والمفكرين في الإسلام، يعرض لنا فى كتابيه القيمين «ماذا خسر العالم بانحطاط المسلمين» وكتاب «السيرة النبوية» صورة كاملة واضحة صادقة عما نحن في البحث عنه. فننطلق لنلتقى بهذين الكتابين ونتعرف بهما ونعرف ما هي حال المرأة قبل ظهـور الإسـلام فـي الحضـارات المختلفـة. إيران

خلاف ونقاش حتى إن يزدجرد الثانبي اللذي حكم في أواسط القرن الخامس الميلادي تروج بنته ثم قتلها وأن بهرام جور الذي تملك في القرن السادس كان متزوجاً بأخته. يقول البروفسور «ارتهر جرستين سين» أستاذ الألسنة الشرقية في جامعة كوبنهاجن بالدنمارك المتخصص في تاريخ إيران

فى كتاب «إيران فى عهد السايانيين» : «إنّ المؤرخين المعاصرين للعهد الساساني مثل (جاتهياس) وغيره يصدقون بوجود عادة زواج إيرانيين بالمحرمات، ويوجد في تاريخ العهد الساساني أمثلة لهذ الزواج، فقد تزوج بهرام جوبين وتزوج جشتسب قبل أن ينتصر بالمحرمات، ولم يكن مذا الزواج معصية عند الإيرانيين بل كان عملا صالحا يتقربون به إلى الله، ولعل الرحالة الصينية (هوئن سوئنج) أشار إلى هذا الزواج بقوله: إن الإيرانيين يتزوجون من غير استثناء». ظهر مانى فى القرن الثالث المسيحي، فدعا إلى حياة العزوبة لحسم مادة الفساد، ثم سارت روح الطبيعة الفارسية على تعاليم مانى المجحفة، وتقمصت دعوة مزدك الذي ولد ۴٧٨م فأعلن أن الناس ولدوا سواء، لا فرق بينهم، فينبغي أن يعيشوا سواء لا فرق بينهم، ولما كان المال والنساء مما حرصت النفوس على حفظه وحراسته كان ذلك عند مزدك أهم ما تجب فيه المساواة والاشتراك، وحظيت هذه الدعوة بموافقة الشبان لم تزل المحرمات النسبية التي تواضعت والأغنياء والمترفين وصادفت من قلوبهم هوي، على حرمتها ومقتها الأقاليم المعتدلة موضع فانغمست إيران بتأثيرها في الفوضي الخلقية وطغيان الشهوات، حتى كانوا يدخلون على الرجل فى داره فيغلبونه على منزله ونساءه وأمواله لا يستطيع الامتناع منهم، فلم يلبثوا إلا قليلا حتى صارواً لا يعرف الرجل ولده ولا المولود أباه. ويقول (آرثر كرستنسين):

«كانت النتيجة أن انتشرت ثورات الفلاحين وكان النهابون يدخلون إلى قصور

ظهر مانى فى القرن الثالث المسيحي، فدعا إلى حياة العزوبة لحسم مادة الفساد، ثم سارت روح الطبيعة الفارسية على تعاليم مانى المجحفة، وتقمصت دعوة مزدك الذي ولد ٧٨٤م فأعلن أن الناس ولدوا سواء، لا فرق بينهم، يعيشوا سواء لا فرق بينهم،



الأغنياء وينهبون ما يجدون فيها من أموال وأثاث، ويلقون القبض على النساء» (ماذا خسر /ص ۸۸، ۸۹، ۹۹، ۹۰ والسيرة النبوية صفحة ۳۳، ۳۴ ملخصاً) الهند

النساء في هذا المجتمع منزلة الإماء، وكان الرجل قد يخسر امرأته في القمار، وكان بعض الأحيان للمرأة عدة أزواج، فإذا مات زوجها صارت كالموءودة لا تتزوج، وتكون هدف الإهانات والتجريح، وكانت أمة بيت زوجها المتوفى وخادم الأحماء، وقد تحرق نفسها على إثر وفاة زوجها تفادياً من عذاب الحياة وشقاء الدنيا، وانتشرت عادة إحراق الأيامي نفوسهن على وفاة أزواجهن، خاصة في الطبقات الشريفة والأرستقراطية، إظهاراً للوفاء وفراراً من الشقاء، وتسمى هذه العادة برستى) ولم تزُل زوالاً كلياً إلا بعد الاحتلال الإنكليزي. كان كهنة المعابد الخونة والفساق الذين يرزؤون الراهبات والزائرات في أعز ما عندهن، وقد أصبح كثير من المعابد مواخير يترصد فيها الفاسق لطلبته، وينال فيها الفاجر بغيته، إذا كان هذا شأن البيوت التي رفعت للعبادة والدين فما ظن القارئ ببلاط الملوك وقصور الأغنياء، فقد تنافس فيها رجالها في إتيان كل منكر وركوب كل فاحشة، وكان فيها مجالس مختلطة من سادة وسيدات. (ماذا خسر / ص ١٠٠ ، ١٠٠ والسيرة النبوية صفحة ٣٤ ملخصاً) المجتمع الجاهلي

كانت المرأة في المجتمع الجاهلي عرضة غبن وحيف، وتـؤكل حقوقها وتُبْتـز أموالهـا وتُحـرم إرثها وتعضل بعد الطلاق أو وفاة الزوج من أن تنكح زوجاً ترضاه وتورث كما يورث المتاع أو الدابة، عن ابن عباس قال: «كان الرجل إذا مات أبوه أو حميه فهو أحق بامرأته، إن شاء أمسكها أو يحبسها حتى تفتدى بصداقها أو تموت فيذهب بمالها» وقال عطاء بن أبي رباح: إن أهل الجاهلية كانوا إذا هلك الرجل فترك أمرأة حبسها أهله على الصبي يكون فيهم وقال السُدّى: إن الرجل في الجآهلية كان يموت أبوه أو أخوه أو ابنه فإذا مات وترك امرأته فإن سبق وارث الميت فألقى عليها ثوبه فهو أحق بها أن

ينكحها بمهر صاحبه أو يُنكحها فيأخذ مهرها، وإن سبقته فذهبت إلى أهلها فهي أحق بنفسها وكانت المرأة في الجاهلية يطفف معها الكيل، فيتمتع الرجل بحقوقه ولا تتمتع هي بحقوقها، يؤخذ مما كانت المرأة لا قيمة لها ولا عصمة، قد نزلت تؤتى من مهر وتمسك ضراراً للاعتداء، وتلاقى من بعلها نشوزاً أو إعراضاً وتترك في بعض الأحيان كالمعلقة، ومن المأكولات ما هو خالص للذكور ومحرم على الإناث، وكان يسوغ للرجل أن يتزوج ما يشاء من النساء من غير تحديد. وقد بلغت كراهة البنات إلى حد الوأد. ذكر الهيشم بن عدي - على ما حكاه عنه الميداني - أن الوأد كان مستعملا في قبائل العرب قاطبة، فكان يستعمله واحد ويتركه عشرة، فجاء الإسلام، وكانت مذاهب العرب مختلفة في وأد الأولاد فمنهم من كان يئد البنات لمزيد الغيرة ومخافة لحوق العار بهم من أجلهن، ومنهم من كان يئد من البنات من كانت زرقاء أو شيماء (سوداء) أو برشاء (برصاء) أو كسحاء (عرجاء) تشاؤماً منهم بهذه الصفات، ومنهم من كان يقتل أولاده خشية الإنفاق وخوف الفقر، وهم الفقراء من بعض قبائل العرب فكان يشتريهم من بعض سراة العرب وأشرافهم. قال صعصعة بن ناجية: جاء الإسلام وفديت ثلاثمائة موءودة ومنهم من كان ينذر إذا بلغ بنوه عشرة نحر واحد منهم كما فعل عبدالمطّلب، ومنهم يقول: الملائكة بنات الله سبحانه عما يقولون فألحقوا البنات به تعالى فهو عز وجل أحق بهن. وكانوا يقتلون البنات ويئدونهن بقسوة نادرة في بعض الأحيان، فقد يتأخر وأد الموءودة لسفر الوالد وشغله فلا يئدها إلا وقد كبرت وصارت تعقل، وقد حكوا في ذلك عن أنفسهم مبكيات، وقد كان بعضهم يلقى الأنثى من شاهق. ماذا خسر العالم، والسيرة النبوية صفحة ٣٩ - ٤٣ ملخصاً) ولم يكِن الزنيى نادراً وكان غير مستنكر استنكاراً شديداً، فكان من العادات أن يتخذ الرجل خليلات ويتخذ النساء أخلاء بدون عقد، وقد كانوا يُكرهون بعض النساء على الزنا، قال ابن عباس: كانوا في الجاهلية يُكرهون إماءهم على الزنا يأخذون أجورهم. قالت عائشة رضى الله عنها: إن النكاح في

الجاهلية كان على أربعة أنحاء فنكاح منها نكاح الناس اليوم، يخطب الرجل إلى الرجل وليته أو ابنته، فيصدقها ثم ينكحها، ونكاح آخر كان الرجل يقول لامرأته إذا طهرت من طمثها أرسلي إلى فلان فاستبضعي منه. ويعتزلها زوجها، ولا يمسها أبدا، حتى يتبين حملها من ذلك الرجل الذي تستبضع منه، فإذا تبين حملها أصابها زوجها إذا أحب، وإنما يفعل ذلك رغبة في نجابة الولد، فكان هذا النكاح نكاح الاستبضاع، ونكاح آخر يجتمع الرهط ما دون العشرة فيدخلون على المرأة كلهم يصيبها. فإذا حملت ووضعت، ومر عليها ليالي بعد أن تضع حملها، أرسلت إليهم فلم يستطع رجل منهم أن يمتنع حتى يجتمعوا عندها تقول لهم: قد عرفتم الذي كان من أمركم، وقد ولدت فهو ابنك يا فلان. تُسمى من أحبت باسمه، فيلحق به ولدها، لا يستطيع أن يمتنع به الرجل. ونكاح الرابع يجتمع الناس الكثير فيدخلون على المرأة لا تمتنع ممن جاءها وهن البغايا كن ينصبن على أبوابهن رايات تكون علما فمن أرادهن دخل عليهن، فإذا حملت إحداهن ووضعت حملها جمعوا لها ودعوا لهم القافة ثم ألحقوا ولدها بالذي يرون فالتاط به، ودعي ابنه لا يمتنع من ذلك. (صحيح البخاري، كتاب النكاح، باب من قال: «لا نكاح إلا بولى» رأينا أن المرأة كيف كانت عرضة لأنواع الإهانة وصنوف التحقير في أبرز الحضارات في العالم، إما كانت في إيران محرومة من السعادة الزوجية أو تنهب من البيت كأسقط متاع، أو لم تُبق شهوتهم الجامحة حرمة للمحرمات التي تواضع على تحريمها جميع الأمم المعتدلة، أو في هند التي كان الرجل فيها يخسر زوجته في القمار، وهـي أغلـي ما يمكـن أن يكـون لـه فـي الدنيـا، ثم تحرق الزوجة نفسها لإظهار الوفاء بهذا الرجل الذي يقامر عليها، لأنها تواجه بوفاته من المصائب ما يجعلها تؤثر أن تحترق حية على البقاء والحياة، وأهم ما في الباب، المجتمع الجاهلي العربي، المكان الذي سيبعث فيه آخر نبي، خاتم الأنبياء، فشريعته ختم الشرائع ودينه ختم الأديان، وتعاليمه ختم التعاليم، في نفس

الأرض التي كانت المرأة فيها محرومة من الميراث بل كانت تورث كالقدر والأوانى والفراش وسائر أثاث البيت، كانوا يئدون بناتهم الصغيرة بأيديهم، يدفن الرجل بنته، تلك الخليقة الجميلة الظريفة الطريفة الضعيفة تحت التراب حية، ولم تمض من عمرها إلا أيام، في نفس الأرض التي كانت المرأة في عرفها وٰقانونها أسقط وأذل ما يمكن، فما قيمة المرأة التي ينكحها في ليلة واحدة عشرة أو أكثر، وما قيمة المرأة التي ترفع على باب بيتها راية للزنى ولا أحمد يستنكر ويعاف ذلك؟؟!! ما هي قيمة المرأة التي يرسلها زوجها ليستبضع من فلان، بأي شيء يحدد ويضبط ظلم هذا المجتمع في حق نسآءه؟؟!! بأي ميزان يوزن حيف هذا المجتمع على قيمة نساءه؟؟!! هل يتصور لشيء أن يغير لا بل يقوم في وجه هذا الجريان الثقيل الهدام الجارف القتال ويقاومه، الجريان الذي أغرق النساء والرجال ويذهب بهم إلا هوة التوحش والبهيمية والانهيار؟؟؟!!! هل يتصور أن يتوقف؟! هل بإمكان أحد أن يوقفه؟! هل للإنسانية التي أسرعت في سيرها نحو الانهيار والدمار نجاة وخلاص؟؟!! ما الذي ينهي ويوقف هذا السيل؟؟!! لا يتصور أن توقفه وتهدمه قنبلات ذرية؟؟!! فلا ملجأ ولا منجا إلا إليه، ولا تتعلق الرجاء إلا برحمته على من خلقه بيديه. المرأة في رأي النبى صلى الله عليه وسلم قد رأينا حالة المرأة الأسيفة في الحضارات المختلفة، لا سيما المجتمع العربي الجاهلي، فنريد الآن أن نتبين ما هو شأن النبي مع المرأة، النبي النهي بعث في هذه الفوضى البشرية الفكرية الخُلُقية التي تسوق البشرية لا سيما المرأة إلى شفا جرف هار، إلى وادى الهلاك، إلا إلى هوة السقوط، نريد أن نعلم ما هدية نبي الرحمة الذي يدعى أنه بعث لنصر المظلوم وهدآية الظالم، ما هديت للمرأة؟ هل يستطيع أن يجلب رضايتهن أيضاً بعد ما فعل بهنِ بنو آدم في أرجاء العالم؟ هل يعلو بهن أيضاً إلى ذرى الكمال والسعادة والأمن؟ فنستكشف هذا الأمر من خلال أقواله وحكايات الآخرين عن معاشرته مع النساء والبنات. الوصية بالإحسان إلى النساء حسن المعاشرة وملاعبة الأهل

كُلُّ شَيْءٍ يَلْهُ و بِهِ ابْنُ آدَمَ فَهُ وَ بَاطِلٌ، إِلَّا ثَلَاثًا ؛ رَمْيَـهُ ۚ عَـنْ قَوْسِـهِ، وَتَأْدِينِـهُ فَرَسَـهُ، وَمُلَاعَبَتَـهُ أَهْلَهُ، فَإِنَّهُ نَ مِنَ الْحَقِّ «. (مسند أحمد) النهي عنَ التماس عثرات الأهل

عَنْ جَابِر ، قَالَ : نَهِي رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أَنْ يَطْرُقَ الرَّجُلُ أَهْلِهُ لَيْلًا ؛ يَتَخَوَّنُهُمْ، أَوْ بِلْتَمِسُ عَثَرَاتِهِمْ. (كِتَابُ: الْإِمَارَةُ، بَابُ: كُرَاهَةُ الطُّرُوق)

عَنْ أِسَامَةَ بْنِ زَيْدٍ قَالَ : قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صِلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلِّمَ: ﴿ مَا أَدَعُ بَعْدِي فِتْنَةً أَضَرَّ عَلى الرِّجَالِ مِنَ النِّسَاءِ «. (سنن ابن ماجه) أكمل المؤمنين إيمانا

عَـِنْ أَبِي هُرَيْـرَةَ. قَـالَ : قَـالَ رَسُـولُ اللَّهِ صِلَّـى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلْمَ: ﴿ أَكُمَ لَ الْمُؤْمِنِينَ إِيمَانًا أَحْسَنُهُمْ خُلُقًا، وَخَيْرُكُمْ خَيْرُكُمْ لِنِسَائِهِمْ (سَننِ التِرمذي) وفي رواية أخرى: عَنْ غَائِشَةً قَالَتْ : قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَّلِّي اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَّلِمَ : ﴿ إِنَّ مِن أَكْمَلِ الْمُؤْمِنِينَ إيمَانًا أَحْسَنُهُمْ خُلُقًا، وَأَلْطَفُهُمْ بِأَهْلِهِ ﴿ (سَنَنَ الترمذي) ُهذا خلق النبي صلى الله عليه وسلم

عَـنْ عِائِشَـةً قَالَـتْ : مَـا ضَـرَبَ ٍ رَسُـولُ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ شَيْئًا قَطَّ بيَدِهِ، وَلا امْرَأَةً، وَلا خَادِمًا. (صحيح مسلم) إثم من أضاع أهله عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ عَمْرو رَضِيَ اللَّهُ عِنْهُمَا، قَالَ: سِمِعْتُ النَّبِيَّ صَلِّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَقُولُ: « كَفَى بِالْمَرْءَ إِثْمًّا أَنْ يُضِيعَ مَنْ يَقُوتُ «. (مسند أحمد، مُسْنَدُ عَبْدِ اللهِ بْن عَمْرو) المشاركة في شؤون البيت

عَيِنْ عَائِشَةً ، قَالَتْ : سُئِلْتُ مَا كَانَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَعْمَلِ فِي بَيْتِهِ؟ قالبُّ: كَانَ بَشَـرًا مِـنَ الْبَشَـٰر، يَفْلِـي تَوْبَـهُ، وَيَحْلَـبُ شَاتَهُ، وَيَخْدُمُ نَفْسَهُ. (مسَند أحمد، مُسْنَدُ الصِّدِّيقَةِ عَائِشَةَ بنْتِ الصِّدِّيق رَضِيَ اللهُ عَنْهَا) أفضل الإنفاق

عَـنْ أبـي هُرَيْ ـرَةَ ، قَـالَ : قِـالَ رَسُـولُ اللَّهِ صَلَّـي اللهُ عَلَيْهِ وَسَلْمَ: « دِينَارُ أَنْفَقْتَهُ فِي سَبيل اللهِ، وَدِينَارُ أَنْفَقْتَهُ فِلِي رَقَبَةٍ، وَدِينَارُ تَصَدَّقِّتَ بَهِ عَلَى مِسْكِين، وَدِينَارُ أَنْفَقْتَهُ عَلَى أَهْلِكَ، أَعْظَمُهَا أَجْرًا

اسْتَوْصُوا بالنِّسَاءِ خَيْرًا (صحيح البخاري، كتاب النكاح، باب الوصاة بالنساء) خِلقه مع ابنته قَالَتْ عَائِشَةُ : قَالَ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لِفَاطِمَةَ عَلَيْهَا السَّلَامُ: ﴿ مَرْحَبًّا بِابْنَتِي «. وَقَالَتْ الْمُّ هَانِعَ : جئْتُ اللَّهِ النَّبِيِّ صَلَّعَ اللَّهِ عَلَيْهِ وَسَلَمَ فَقَالَ : إِلا مَرْحَبًا بِأُمِّ هَانِئَ "د. (صحيح البخارى، كتاب الأدب، باب قِول الرِّجِل مرحباً) عَنْ عَاَّئِشَيةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا قَالَتْ : أِقْبَلَتْ فَاطِمَةُ تَمْشِيى كَأَنَّ مِشْيَتَهَا مَِشْيُ النَّبِيِّ صَلِّي اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، ۚ فَقَالِ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ ۚ وَسَلَّمَ : ﴿ مَرْحَبًا ۚ بِابْنَتِي ﴿ . ثُمَّ أَجْلَسَ هَا عَنْ يَمِينِهِ - أَوْ عَنْ شِمَالِهِ -ثُمَّ أُسِّرً إلينها حَدِيثًا فَبَكَتْ، فَقُلْتُ لِهَا: لِمَ تَبْكِينَ ؟ ثُمَّ أَسَرُّ إِلَيْهَا حَدِيتًا فَضَحِكَتْ، فَقُلْبِتُ: مَا رَأَيْتُ كَالْيَوْم فَرَحًا أِقْرَبَ مِنْ حُزْن. فَسَأَلْتُهَا عَمَّا قَالَ، فَقَالَتُ : مَا كُنْتُ لِأَفْشِي سِّرَّ رَسُول اللهِ صَلَّى اللهُّ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ. حَتَّىَ قُيضٌ اَلنَّبِيُّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَسَأَلَتُهَا فَقَالَتِ : أُسَرَّ إِلَيَّ ( إِنَّ جِبْرِيلَ كَانَ يُعَارِضُنِي الْقُرِ آنَ كُلَ سَنَةٍ مَرَّةً، وَإِنَّهُ عَارَضَنِّي الْعَامَ مَرَّتَيُّن، وَلَا أَرَاهُ إلَّا حَضَرَ أَجَلِى، وَإِنَّكِ أَوَّلُ أَهْلُ بِيْتِي لَحَاقًا بِي ﴿ فَبَكَيْتُ، فَقَالً : ﴿ أُمَا تَرْضَيْنَ أَنْ تَكُونِي سَلِّدَةَ نِسَاءٍ أَهْلِ الْجَنَّةِ ؟ - أَوْ نِسَاءٍ الْمُؤْمِنِينَ ؟ - «. فَضَحِكْتُ لِذَلِكَ. (صحيح البخاري، كتاب المناقب، باب علامات النبوة في الإسلام) حبه للنساء

عَنْ أَنَسَ أَنَّ النَّبِيَّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ : ﴿ حُبِّبَ إِلَىَّ النِّسَاءُ وَالطَّيبُ، وَجُعِل قَرَّةُ عَيْنِي فِي الصَّلاةِ «. (مسند أحمد، مسند أنس بن مالك رضى الله عنه)

ما هو خير نعمة في الدنيا؟

عَنْ رَسُولِ إِللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، أَنَّهُ قَالَ ِ: ﴿ إِنَّ الدُّنْيَا كُلَّهَا مَتَاعٌ، وَخَيْـرُ مَتَـاعِ اللَّنْيَـا الْمَـرْأَةُ الصَّالِحَةُ ( (مسند أحمد، مُسْنَدُ عَبْدِ اللهِ بْن عَمْرِو) جبريل يقرأ السلام ولكن على من؟؟!!

عنِ عَائِشَةَ زَوْجَ إِلنَّبِيِّ صَلِّي اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَتْ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: ﴿ يَا عَائِشُ، هَذَا جِبْرِيلُ يَقْرَأُ عَلَيْكِ السَّلاَمَ «. (صحيح مسلم) العدل بين الزوجات

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ ، عَنِ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ : وَ مَنْ كَانَتْ لَهُ امْرَأْتَانِ فَمَالَ إِلَى إِحْدَاهُمَا ؛ جَاءَ يَوْمَ الْقِيَامَةِ وَشِقَّهُ مَائِلُ «. (سنن أبى داود)



؛ الَّـذِي أُنْفَقْتَـهُ عَلَـى أَهْلِـكَ «. (صحيـح مسـلم) لم لا تبتغي الأجر؟

عَنْ سَعْدِ بْنِ أَبِي وَقَّاصِ أَنَّهُ أَخْبَرَهُ: أَنَّ رَسُولَ اللهَّ صَلَّى اللهُ عَلَيْه وَسَلَمَ قَالَ: « إِنَّكَ لَنْ تُنْفِقَ نَفْقَةً تَبْتَغِي بِهَا وَجْهَ الله، إِلَّا أُجِرْتَ عَلَيْهَا، حَتَّى مَا تَجْعَلُ فِي فِي امْرَأْتِكَ «. (صحيح البخاري) أَغِو صدقة

قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: ......وَفِي بضع أَحَدُكُمْ صَدَقَةٌ «. قَالُوا: يَا رَسُولَ الله، أَيَاْتِي آَحَدُنَا شَهْوَتَهُ وَيَكُونُ لَهُ فِيهَا أَجْرٌ ؟ قَالَ: « أَرَايْتُمْ لَوْ وَضَعَهَا فِي حَرَام، أَكَانَ عَلَيْه فِيهَا وِزْرٌ ؟ فَكَذَلِك إِذَا وَضَعَهَا فِي الْحَلَّالِ؛ كَانَ لَهُ أَجْرٌ «. (صحيح مسلم) وَضَعَهَا فِي الْحَلَّالِ؛ كَانَ لَهُ أَجْرٌ «. (صحيح مسلم) الرومانسية في حياة النبي صلى الله عليه وسلم قالت عائشة: كَانَ رَسُولُ اللهِ صَلَّى الله عَلَيْه وَسلم وَسَلَمَ يَدْعُونِي، فَآكُلُ مَعَهُ وَأَنَا عَارِكُ، وَكَانَ يَأْخُذُ وَسَلَم فَيَا اللهِ عَلَيْ فَيَا اللهِ عَلَيْهِ فَيَا اللهِ عَلَيْهِ فَيَا اللهِ عَلَيْ فَيَا فَعَدُ وَاللهِ مَلَّى وَكُانَ يَأْخُذُ فَيَا فَيَا اللهِ مَلْكَ وَكَانَ يَأْخُذُ فَيَا فَيَا فَعَهُ وَأَنَا عَارِكُ، وَكَانَ يَأْخُذُ فَيَا فَيَا فَيَا فَيَا فَيَا فَيَ فَمَهُ وَيَعْتَرِقُ مِنْهُ وَيَعْتَرِقُ مِنْهُ، ثُمَّ أَضَعُهُ فَيَا فَيَا فَيَا فَيَ اللهُ عَلَى وَيَعْتَ وَيَالَعُهُ وَيَعْتَرِقُ مِنْهُ وَيَعْتَ وَيَالَعُهُ وَيَعْتَ وَيَعْتَ وَيَقَعْتَ وَيَقَعْتَ وَيَقَعْتَ وَيَعْتَ وَيَقَعْتَ وَيَقَعْتَ وَيَعْتَ وَيَقَعْتَ وَيَقَعْتَ وَقَعْتَ وَيَقْعَ مَنْهُ وَيَعْتَ وَيَقْعَ مَا وَيَعْتَ وَيَقَعْتَ وَيَعْتَ وَيَقْعَ مَا وَيَعْتَ وَيَعْتَ وَيَعْتَ وَيَعْتَ وَيَعْتَ وَيَقْتَ فَيَقْتَ وَيَعْتَ وَيَعْتَ وَيَعْتَ وَيَعْتَ وَعَيْقَ وَمَعْتُ وَمَعْتَ فَيَا فُي اللهُ وَيَعْتَ فَيَعْتَ وَيَا اللهُ وَيَعْتَ وَيَعْتَ فَيَعْتَ وَيَعْتَ وَيَعْتَ عَلَى الله وسلم كَانَ يُحَوِي لصفية وَرَاءَهُ بَعْبَاءَةٍ، ثُتُم عَلَي عَلَي وسلم كَانَ يُحَوِي لصفية وَرَاءَهُ بَعْبَاءَةٍ، ثُتُم عَلَي وسلم كَانَ يُحَوِي لصفية وَرَاءَهُ بَعْبَاءَةٍ، ثُمَّ عُلَي عَلَى وسلم كَانَ يُحَوِي لصفية وَرَاءَهُ بَعْبَاءَةٍ، ثُمَا عُلَيْ عَلَى مَعْتَ وَالْمَاعِي وَالْمَاعِلَى وَالْمَاعِيْمُ وَالْمَاعِي وَالْمَاعِلَى وَالْمَاعُ وَالْمَاعِلَى وَالْمَاعِلَى وَالْمَاعِلَى وَالْمَاعِلَى وَالْمَاعُولَ وَلَاءَهُ بَعْبَاءَةٍ، ثُمَاعُ وَالَا لَعْتَ اللهُ وَلَا عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى الله وَلَاءَهُ وَلَاءَ وَالْمُ اللهُ الله عَلَيْ وَلَاءَ وَلَا عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ الله عَلَيْ اللهُ اللهُ اللهُ الله الله عليه والله الله عليه

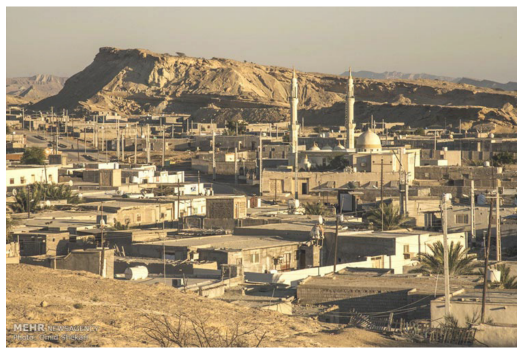
رِجْلَهَا عَلَى رُكْبَتِهِ حَتَّى تَرْكَبَ. (صحيح البخاري). عَنْ عَائِشَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا، أَنَّهَا كَانَتْ مَعَ النَّبِيِّ صَلَى اللهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فِي سَهْرِ. قَالَيْتْ: فَسَابَقْتُهُ، فَسَّبَقْتُهُ عَلَى رِجْلَيَّ، فَلَمَّا حَمَلْتُ اللَّحْمَ سَابَقْتُهُ فَسَبَقَنِي، فَقَالَ : ﴿ هَٰذِهِ بِتِلْكِ السَّبْقَةِ ﴿ . (سنن أبي داوِدٌ) عَنْ عَائِشَةَ قَالَتُ : قُلْتُ لِلنَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : حَسْبُكَ مِنْ صَفِيَّةً كَذَا وَكَذَا قَالَ غَيْرُ مُسَدَّدٍ: تَعْنِي قَصِيرَةً. فَقَالَ : ﴿ لَقَدْ قُلْتَ كُلْمَةً لَوْ مُزِجَتْ بِمَاءً الْبَحْر لِلْمَزَجَتْهُ «. قَالَتْ : وَحَكَيْتُ لَهُ إِنْسَانًا، فَقَالَ : الْبَحْر لِلْمَزَجَتْهِ ﴿ مَا أَحِبُ أَنِّي حَكَيْتُ إِنْسَانًا وَأَنَّ لِيَ كَذَا وَكَذَا وَكَذَا «. (سنن أبي داود، أوْلَ كِتَاب الأدَب، بَاتُ فِي الْغِيبَةِ) عَيِنْ عَائِشَّةَ قَالَتْ: مَا عَبِرْتُ عَلَى نِسَاءِ النَّبِيِّ صِّلَّبِي اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ إلَّا عَلَىي خَدِيجَيةَ، وَإِنَّسِي َلَـمّْ أَدْرِكْهِا، قَالَتْ : وَكَانَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ إِذَا ذَبَحَ الشَّاةَ، فَيَقُولُ : ﴿ أَرْسِلُوا بِهَا إِلَى أَصْدِقَاء َ خَدِيجَة (( قَالَتْ : فَأَغْضَبْتُه يَوْمًا، فَقُلْتُ : خَدِيْجَةً ؟ فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: « إنِّى قَدْ رُزِقْتُ حُبَّهَا «. (صحيح مسلم، كِتَابُ فَضَائِبً الصَّحَابِةِ رَضِيَ اللَّهُ تَعَالَى عَنْهُمْ، بَابُ فَضَائِل خَدِيجَةً أُمِّ الْمُؤْمِنِينَ رَضِيَ اللَّهُ تَعَالَى عَنْهَا) الأنفاس الأخيرة

روي في صحيح البخاري أنّ النبي صلى الله جاء أوان الرحيل، وقد أدى رسول الله صلى الله عليه وسلم كانَ يُحَوِّي لصفية وَرَاءَهُ بِعَبَاءَة، ثُمَّ عليه وسلم رسالة الله إلى الخلق وللخلق، نصر يَجْلِسُ عِنْدَ بَعِيرِهِ فَيَضَعُ رُكْبَتَهُ، فَتَضَعُ صَفِيَّةٌ المظلومين وأعزهم، ونصر الظالمين أي كفهم عن

الظلم، وأهدى للنساء السعادة والقيمة الحقيقية، قال وقوله مطاع في العالمين إنه يحب النساء وأوصى للعالمين بالإحسان إليهن، قال إن المرأة الصالحة أحسن نعمة يمكن أن يكرم بها رجل على سطح الأرض، لم تكن هديته إلى معاصريه وميراثه لمن بعده إلا الحب والحنان والنصح والعاطفة والعفو والصفح والتفانى والتفادي للأسرة، مجمل القول أن لو لخصتُ جهود عمره في كلمة يصير أنه لم يترك ولم يورث إلا السعادة، هو الذي أزال عن العالم الزمهرير القاسى القاتل الذي جمد كوانين الأسر فأوقدها وملأهاً بحرارة الحبُّ والإكرام، هو الذي رحّل الخريف الأصفر الأغبر الميت القاتم البارد الضيق وجاء بالربيع الأخضر الحي المعتدل العطر وأهداه للعالم، هذا المعلم للأخلاق، هذه الرحمة الشاملة للعالم القاسي، هذا البلسم للجراح العميقة في كيان الأخلاق والعقائد، هذا الترياق للعالم المسموم، هذه الدواء للعالم السقيم قد جاء أوان رحيله وكانت فرصته لنشر التراحم والتعاطف تقترب من نهايتها شيئاً فشيئاً، قد ترك ميراثه وألقى دروسه وربى تلاميـذه وبلغ رسالته، وكان يلفظ آخر أنفاسه العطرة المباركة، ولكن أين؟ في أية حالة؟ ما كان اختياره؟ أين وكيف أحب واختار لنفسه أن يتنفس آخر أنفاسه؟ كيف وأين كان يقضى آخر ثوانيه في العالم؟ قد كان آخر

أنفاسِه بـلا أيـة كلمـة ولا أي حـرفِ تـؤدي إلينـا عالماً من المعانى والدروس، عالماً من الأخلاق والوفاء والإنسانية والعشق، إنه تنفس آخر أنفاسه فـي حجـرٍ زوجتـه عائشـة رضـى الله عنهـا لا سـاجداً ولاً رِاكعاً، لقد كان درس دروس السجود والركوع كثيراً ولكن هذا هو آخر درس ألقاه، درس أنساًه الشيطان وأمحاه من أدمغة كثير من الساجدين. نعم يا أختى الكريمة، هذا هو الأسوة والقدوة في الدين الذي يمكن أن تظن إحداكم أنه ظلمها، بالله عليكن يا أخواتي، أي فعل كان بإمكان رسول الله صلى الله عليه وسلم أن يفعله في حقكن؟ والله لا أتصور أن يهٰنا لأحد أن يدعى أنه أحسن إلى زوجته أو النساء أكثر مما أحسن النبي إلى زوجته والنساء، أو أنبه كان لهن أكثر إحساناً أو نصحاً أو إكراماً. أسأل الله تبارك وتعالى أن يوفقنا جميعاً لنعلم ونفهم جميع جوانب خلقه صلى الله عليه وسلم وأن نـرى الإسـلام كمـا هـو مـن جميـع جوانبـه لا من زاوية خاصة ضيقة وأن نلقى إليه نظرة عميقة طويلة عادلة منصفة، لا سطحية عابرة عاجلة جائرة مجحفة، وأن نرى النبى صلى الله عليه وسلم كما هو رحمة وسعادة وهدية للعالمين. ومن الله التوفيق.





## من تايباد إلى جزيرة قشم

عبدالغفار ميرهادي

نحو قرية آبغرم، كانت السيارة تمر بنا من منطقة قهستان ديار مؤلف كتاب جامع رموز ويتخذ قرارات لنفسه ومجتمعه، ويرى قدرة الله الرواية شرح مختصر الوقاية العلامة شمس الدين محمد الخراساني القهستاني(م ٩٤١ق) ، كان عالما نحريرا وزاهدا فقيها، يقال ما نسى قط شيئا مما طرق بسمعه، وكتابه هذا من أجل مؤلفاته، حتى أشكال متفاوتة بحيث تخبر الإنسان عن ثقافتهم وصلنا إلى قرية آبغرم في الساعة العاشرة مساء، إنها من أعمال بيرجند وأكثر أهل السنه في محافظة خراسان الجنوبية متمركز في هذه الناحية. ويتذاكرهم في القضايا والمشكلات الاجتماعية في القرية مدرسة الإمام أبى الحسن الندوي وحلولها، وينزور الجامعات والمدارس والمكتبات، -رحمه الله-، يرأسها السيد يوسف موسوى، جدير وينتفع من انتاجاتها العلمية، لأجل هذه المنافع بالذكر أن هذه القرية أهلها كلهم من السادات، نزلنا منزله، بعد تناول العشاء وأداء الصلاة أتينا الداخلية والخارجية، في هذه الفترة، اغتنمنا الفرصة المدرسة، وبتنا الليلة فيها. يقصدها الطلاب من المناطق المختلفة لحفظ القرآن الكريم فيها، لما دخلنا مسجد المدرسة لصلاة الفجر جامعة أنوارالعلوم بخير آباد في السنوات الأخيرة، استرعى انتباهنا منظر جميل، طلاب يحفظون بدأنا السفر بالسيارة في جمادي الآخرة/ ١٤٣٩ق القرآن في حلق مختلفة يديرها أساتذة مجربون لهم دوى كدوى النحل، بعد الصلاة ألقى الأستاذ الجامعة الشيخ عبدالمجيد رجبعلي زاده والأستاذ أمتي بعض النصائح للصلاب، ثم زرنا الأساتذة وبعد قليل تركنا المدرسة وأخذنا طريق زاهدان.

بالسفر يتعرف الإنسان على آداب ورسوم الأقوام وصولنا إلى مدينة قائن انعطفنا يسارا واتجهنا المختلفة، ويكتسب تجارب جديدة، يعرف مواضع الضعف والقوة في الأمم، ويأخذ دروسا وعبرا، تعالى فى مشاهدة الجبال الراسيات والمفاوز المجدبة والغابات الجميلة الخضراء والحيوانات المختلفة، ويشاهد آثار القرون الماضية على وطرق معيشتهم، ويلتقي بإخوانه في المناطق الدانية والنائية، ويجالس علمائهم ورجالهم العظيمة نقوم من حين لآخر ببعض الأسفار وعزمنا السفر إلى جزيرة قشم، ازداد شوقنا إلى الجزيرة بعد وفود بعض الطلبة القشميين على ◄ | واستغرق أسبوعا كاملا. كنت مرافقا عميد أمتى والأستاذ شيرمحمدي والأستاذ عاجزي. أخذنا المقصد من مسير زاهدان ـ بم ، قبل

الأنوار

قام سهيل بن عدي في سنة ٢٣هـق في عهد الخليفة الراشد سيدنا عمربن الخطاب رضي الله عنه بفتح كرمان، وقيل فتحت على يدي عبدالله بن بديل بن ورقاء الخزاعي. حكم عليها ملوك في الأدوار المختلفة من السامانية والديلمية والتيمورية والسلاجقة وقد كانت في أيام السلجوقية والملوك القارونية من أعمر البلدان وأطيبها ينتابها الركبان ويقصدها كل بكر وعوان (معجم البلدان)

#### رجال كرمان

انجبت كرمان رجالا كثيرين منهم: محمدبن مكرم شعبان الكرماني الحنفي (أبومنصور زين الدين) فقيه، توفى بعد سنة ٩٧٥هـق . من آثاره المسالك في علم المناسك، زلة القراء، المستعذب في شرح مختصر القدوري، (معجم المؤلفين ١٢/٤٥) وعبدالرحمن بن محمد بن أميرويه بن محمد بن إبراهيم الكرماني الحنفي ركن الدين أبوالفضل فقیه، ولد بکرمان وتوفی بمرو، من آثاره: شرح الجامع الكبير للشيباني، الإيضاح و التجريد، وكلها في فروع الفقه الحنفي. (معجم المولفين. ١٧٢) ومحمد بن يوسف بن على الكرماني عالم بالحديث، أصله من كرمان، واشتهر ببغداد، وتصدى لنشر العلم بها ثلاثين سنة، وأقام بمكة مدة وفيها فرغ من تأليف «شرح صحيح البخاري» ولـ د سنة ٧١٧ وتوفى سنة ٧٨۶. (الأعلام للزركلي)

#### آثارها

توجد فيها آثار كثيرة، منها:

المسجد الجامع الملك من آثار القرن الخامس الهجري في عهد السلاجقة، ترجع قدمتها إلى ألف سنة تقريبا، طوله ١٠١متر، وعرضه ٩١ متراً. ويقع البرج السلجوقي قرب المسجد. ومسجد الجامع المظفري من آثار سلسلة آل المظفر في القرن الثامن الهجري

إن مدينة زاهدان غنية عن التعريف، وهي معروفه بمدارسها الدينيه ومساجدها وعلماءها ومحافلها الدينية، وإن جامعة دارالعلوم مكى كالشمس تنير وتشرق في سماء العلم والتربية، وصلت بركتها وفيوضها وخيرها داخل البلاد وخارجها، وانتفع بها خلق لا يحصى عددهم، وتخرج فيها علماء كثيرون، وهي التي درستُ فيها أعواما، كلما دخلتها وزرتها وجدتها أكثر فعالية ونشاطا من قبل، وأشعر بحياة جديدة وأجد في نفسي عزما جديدا، وإن وراء ما يجرى فيها من الأعمال الضخمة والمشاريع المهمة أصحاب الهمم العالية والفكرة النيرة والنيات الخالصة وذوي الغيرة والحماسة في الدين، وعلى رأسهم شيخ الإسلام مولانا عبدالحميد -حفظه الله تعالى- الذي طار صيته في العالم، مكثنا في الجامعة يوما واستفدت من فضائها العطر. زرنا أكثر الأساتذة وجالسنا بعضهم وتذكرت عهد الدراسة فيها. محافظة كرمان

غادرنا زاهدان وأخذنا مسيرنا إلى الجزيرة عن طريق محافظة كرمان، اتفقنا أن نقضي شيئا من وقتنا فيها؛ لأنها قديمة، عريقة وفيها عدد لايستهان به من السنة وكنت أترصد فرصة لزيارتها منذ مدة طويلة، إنها تقع في جنوب شرق إيران، وتجاور محافظة خراسان الجنوبية من محافظة فارس، ومن الشرق بلوشستان، ومن الغرب محافظة فارس، ومن الجنوب هرمزجان. إنها أكبر محافظة في إيران مساحة، يبلغ عدد سكانها إلى محافظة في إيران مساحة، يبلغ عدد سكانها إلى عدد سكانها إلى عدد سكانها إلى عدد سكانها إلى المحباء وعاصمتها مدينة كرمان، ويبلغ عدد سكانها إلى البيان والليوش واللير. وأشهر المدن فيها بم، جيرفت، والبلوش واللير. وأشهر المدن فيها بم، جيرفت، سيرجان، زرند، و... قطعنا صحراء لوت المجدبة الحارة، فيها منطقة تصل درجة حرارتها إلى

#### أهل السنة في محافظة كرمان

إن أهل السنة فيها متمركز في موضعين: أحدهما نرماشير ولهم أكثر من خمسين مسجدا، والثاني رمشك، وسيأتي الحديث عنها فيما يلي، ويوجد عدد في غيرهما كمدينة منوجان و مدينة كرمان و... ذهبنا إلى منطقة رمشك وهي مجموعة من اثنتي عشرة قرية، يسكن فيها أربعة عشر الف شخص تقريباً من أهل السنة، زرنا إخواننا في قرى مختلفة، وألقى الأساتذة الكرام نصائح وإرشادات في مساجد ومجالس شتى، اغتنمنا الفرصة وذهبنا عند جماعة خرجت للدعوة والتبليغ لأربعين يوما، كان الناس يعيشون حياة بسيطة ساذجة، تحكم المودة والأخوة بينهم، والذي استرعى انتباهنا هو مجموعة من الشباب المعلمين المثقفين حيث يديرون الكتاتيب ويعلمون أولاد المسلمين القرآن وضروريات الدين ويصلون بالناس الصلوات الخمس لقلة العلماء بينهم، وخليق بالذكر أن بعضهم حصلوا على شهادة الدكتوراه في علوم مختلفة، ولا أنسى فضل العلماء الشباب وهم قليلون حيث يقدمون خدمات جليلة للناس في جمعهم وإرشادهم.

#### بندر عباس

ثم تركنا رمشك وذهبنا إلى بندرعباس عاصمة محافظة هرمزجان، زرنا مدرسة الشيخ الضيائي -رحمه الله-، يرأسها أخوه الله-، الشيخ عبدالوهاب الضيائي -حفظه الله-، دخلنا مكتب المدرسة وجلسنا بعض الأساتذة كالشيخ خطيب و مهجور وغيرهم من العلماء.

تبادلنا بعض الموضوعات، ثم شاهدنا مكتبة المدرسة ومسجد الطلاب وصلينا فيه صلاة الظهر، وزرنا بعض الإخوة من تايباد الذين يقيمونها لبعض أشغالهم، ألقى سماحة الشيخ شيرمحمدي خطابا في مسجد الأحناف للناس.

#### بندرخمير

ثم ذهبنا إلى بندر خمير مركز الجماعة والتبليغ، وعزينا أهل الدعوة إثر وفاة الشيخ محسن أمير الدعوة في تلك المنطقة. إنه رحمه الله كان من الصابرين في أمر الدعوة وتحمل المشاق في سبيلها، ثم ذهبنا إلى المدرسة الدينية لبندرخمير يرأسها الشيخ القتالي، زرنا بعض الأساتذة، ودار الحديث بيننا في مسائل مختلفة.

#### جزيرة قشم

تركنا بندرخمير إلى الجزيرة بعد صلاة العصر عن طريق بندر بل بسفينة تحمل السيارات والركاب، أدركنا المغرب، أدينا صلاة المغرب في غرفة الملاحين وكانت أولى صلاة أديتها فوق البحر، كنا نشاهد قدرة الله في البحر، إنه آية كبيرة تدل علي قدرة الله الباهرة، سخره الله تعالى للإنسان علي قدرة الله الباهرة، سخره الله تعالى للإنسان من بلد إلى بلد آمنين مطمئنين، يقول الله تعالى: والفلك تجري في البحر بما ينفع الناس... كان الشيخ عبدالباقي ملائي ينتظرنا في الجزيرة في قريه كوشه، إنه أحد العلماء الناصحين درس في باكستان سنوات، وتخرج في مدارسها، كان صاحب خلق كريم، بشر الوجه، مضيافا، جلنا معه في الجزيرة ورأينا بعض المساجد ومركز الدعوة والتبليغ.

#### مدينة قشم

ذهبنا إلى مدينة قشم، عاصمة الجزيرة، كان الطالب إسحاق نيك نام بور الدارس في أنوارالعلوم خيرآباد ينتظر قدومنا، وصلنا إليه ليلا، تعشينا عنده، أخذنا أبوه إلى بعض العلماء، تحدثنا معهم وناقشناهم، ثم رجعنا إلي بيته وبتنا الليلة عنده، في الصباح تركنا الجزيرة، وعدنا إلى ديارنا، هكذا انتهى السفر. هذه رحلتي الثانية إلى الجزيرة وكتبت عنها مبسوطا في الأعداد السابقة من المجلة.

مسجد جامع بند ر خمیر

## (ما هي آراء الإمام الندوي حول تعلم

## اللغة العربية وتعليمها؟)



فقد عرف الناس سماحة العلامة الشيخ السيد أبي الحسن الندوي في مشارق الأرض ومغاربها داعية إلى الله، ومجددا كبيرا، ومفكرا إسلاميا اذ جمع في شخصيته الفذة بين الإيمان الراسخ والعلم الغزير الوافر، وعاش في حياته آمراً بالمعروف وناهياً عن المنكر بهمة وعزيمة لاتعرف الخور والفتور.

ومثلما عرفوه داعية ومجدداً ومفكراً فقد عرفوه أديباً عملاقاً في العربية، يبدع في كتاباته ومختاراته وأحاديثه، يحنو على التراث العربي في واحاته النائية، وأديباً أتى في مجال الأدب الإسلامي والعربي بالعجائب والغرائب، عجز عن مثلها نوابغ الأدباء المعاصرين، وأديباً يكتب في أسلوب أدبي رصين في غاية الروعة والجمال، جمع بين بلاغة الأولين وسهولة المتأخرين.

وكل هذا يحس به من يقرأ كتاباته، فيلمس فيها بلاغته العربية وقدرته البيانية، في ألفاظه المنتقاة، وعباراته الرشيقة، بعيدة عن الكُلف.

ويحس به من يسمع خطاباته في المجالس، المؤتمرات، وكلماته البليغة في المجالس، لا يتحيف فيها بيانه عجمة، ولا تعترض فيها لسانه عقدة، تخرج من قلبه وتحمل فكرة بطريق مختصر، وتدعمها بشواهد مناسبة من القرآن الكريم والحديث النبوي الشريف، ونوادر الشعر، وطرائف الأقوال وأنفس الأمثال، لتصب في وجدان السامع كلماته فتثير بها عواطفه، وتملأ قلبه فتجيش خواطره. وهذه وتعلمها، فسيجدالقارئ فيها آراء، القيمة وتعلمها، فسيجدالقارئ فيها آراء، القيمة

وأفكاره النفيسة وتوجيهاته السديدة التي وراءها معلوماته الوسيعة وتجاربه العميقة وفراسته العالية وجهوده الحثيثة في الأدب الإسلامي.

#### (تعليم اللغة العربية وطريقة تدريسها):

يقال في المثل: إن الإنسان يولد مرتين، مرة من رحم أمه، فيخرج من ظلمات الرحم إلى أنوار الدنيا، ويولد مرة أخرى حينما يعرف نفسه بأيدي معلميه، فيخرج من ظلمات الجهل إلى نور العلم، فإذا كان المولود يتأثر بالوالدين، فيتنصر أو يتهود أو يتمجس لأجلهما، فالتعليم أيضاً يؤثر في الطفل ويوجهه إلى الإسلام أو يصرفه عنه. فلهذا نرى الشيخ الندوي يُعنى بالتعليم والتربية عناية فائقة، ويعد التعليم والتربية وسيلة مهمة لأسلمة الجيل الناشئ، إذ قال: (ولم تعد التربية والتعليم غاية في الأمم التي بلغت سن الرشد واستكملت غاية في الأمم التي بلغت سن الرشد واستكملت

الوعي، وتحررت من رق العبودية والتقليد الأعمى، بل أصبحت وسيلة، وبهذه الوسيلة يمكن إعادة الروح الدينية في قلوب الأطفال والشباب المسلمين.

وإن الشيخ الإمام الندوي حرحمه الله- أشغل قريحته وبندل جهوده وشد مئزره منذ عهد مبكر لهذا الغرض، وأتحفنا بمؤلفات قيمة اتخذها كثير من الجامعات والمدارس من العالم الإسلامي في تعليم طلبتهم اللغة العربية.





١-القراءة الراشدة (ثلاثة مجلدات للمرحلة الابتدائية). ٢-قصص النبيين للأطفال (للمرحلة الابتدائية) ٣-سيرة خاتم النبيين (للمرحلة المتوسطة) ٢-قصص من التاريخ (لطلاب الثانوية) ٥-إذا هبت ريح الإيمان (لطلاب الثانوية) 8-مختارات من أدب العرب (مجلدان للمرحلة

ورأى

الشيخ بعض الكتب

التي ألفها بعض أدباء

لا تصلح لتعليم اللَّغَة العربية الأبناء المسلمين، لأنها حوت

السبك.

تعليم اللغة العربية

المتقدمة). وله آراء في تعليم اللغة العربية للأبناء الناطقين بغيرها، وقدم مبادئ وأسساً لوضع منهج لتعليم اللغة العربية الإسلامية وآدابها، من المناسب جداً مصر، فو جدها مليئة بحكايات أن نتطرق إلى تجلية هـذه الحيوانات، ولكنها في رأيه أيضا المبادئ والأسس في هذا

> ١-نقده للمقررات العربية في الهند:

البحث، ونذكر ذلك في

نقاط تالية:

لقد استعرض الشيخ الندوي الأدوار التسى مسرت عليهسا مراحل المنهج التعليمي فرآها أربعة، واستخلص أحوال العلماء في الدور الأول بأن الفقه وأصول الفقة كان

فيه مقياس الفضيلة كما يعد المنطق والفلسفة مقياس العلم، وكانت دراسة اللغة العربية منحصرة في الصرف والنحو والبلاغة، وأما الدور الثاني، فقُرّر شرح ملا جامى على الكافية لتعليم اللغة العربية، ولم يدخل الجديد في الدور الثالث إلا منهج جديد في دراسة الحديث النبوى الشريف وذلك بعد ظهور الشيخ ولى الله (١١٧۶) وأما الدور الرابع فهو يبدأ من القرن الثاني عشر الهجري، وكان نظام التعليم يسمى (الدرس النظامي) وقد انتقد الشيخ تمسك المدارس العربية الإسلامية الهندية بهذا المنهج الذي قدرم وبلي، كما انتقد المقررات التي جُدّدت لتعليم اللغة العربية في هذا المنهج، لأن فيه عوزاً شنيعاً وتفريطاً عظيماً في ناحية اللغة العربية، فإن الكتب المقررة لللغة العربية في ذلك المنهج لا يعلم اللغة ولا يمرّن على الكتابة والخطابة بل الكتب اللمقررة الموجودة في هذا النظام مثل ديوان الحماسة لأبي تمام، وديوان المتنبي، والسبع المعلقات، لا يحتاجها دارس العربية إلا في مراحل المتقدمة، لأنها تروض الفكر وتفتح القريحة وتبعث الذوق.

وقد انتقد المقررات العربية في النثر الفني الذي يدرس في المدارس العربية الهندية بقوله: (تجد حلقات التعليم قد رحلت عنها كتب المتقدمين، وحل محلها كتب المتأخرين المتكلفين، كأنهم ألّفوها في صناعة الاخترال).

وكانت من ضمن هذه الكتب مقامات الحريري، وهي في نظر الشيخ مثال للنشر الفني والأدب الصناعي، وإذا شئت قلت: مثل لفن البيان والبديع لا النشر العربي الطبيعي السلسال، ولا يمكن أن يتعلم بها الطالب مبادئ اللغة العربية، ويتدرب على الكتابة والخطابة ويقضى حاجـة فـي نفسـه. ورأى الشيخ بعض الكتب

فصيحة العبارة، قليلة المغزى، في تعليم اللغة العربية ﴿ عربية الوضع أفرنجية الروّح، ِ التي ألفها بعض أدباء مصر، إسلامية اللغة، جاهلية فوجدها مليئة بحكايات الحيوانات، ولكنها في رأيه أيضا لا تصلح لتعليم اللغة العربية لأبناء المسلمين، لأنها حوت فصيحة العبارة،

قليلة المغزى، عربية الوضع أفرنجية الروح، إسلامية اللغة جاهلية السبك.

وخلاصة هذه الانتقادات للكتب المقررة، أن هذه الكتب خالية عن الروح الدينية، وبعضها لا تتمثل روح العصر كذلك، والبعض منها ترفض لأنها تحمل المجون والهزل، والأفكار التافهة في طيّاتها.

٢-اقترح الشيخ بوضع المقرر الجديد لتعليم اللغة العربية الإسلامية.

وقد اقترح الشيخ الندوي وضع منهج دراسي إسلامي مستقل، يخص البلاد الإسلامية، فيقول: (إنسا في البلاد الإسلامية في حاجة ملحة إلى نظام تعليمي في الروح والوضع، والسبك والترتيب، لا يخلو كتاب من الكتب التي تعلم مبادئ اللغة إلى آخر كتاب يدرس في العلوم الطبيعية، أو الآداب الإنجليزية من الروح الإيمانية. هذا إذا أردنا أن ينشأ جيل جديد يتفكر بالعقل الإسلامي ويكتب بقلم مسلم وبصيرته، وستكون البلاد إسلامية، إذن هو يدعو إلى أسلمة الكتب المقررة عامة، وكتب تعليم اللغة خاصة، ولا بد من ذلك، ولكن علينا أن نسيّر ركبنا مع تطورات

العصر الحاضر، فينبغي لنا في ذلك أن نستفيد من تجارب الأمم الأخرى، ولكن الاستفادة شيء والتقليد شيء آخر، الأول محمود بل مطلوب، والثاني مذموم.

ووضع المنهج الدراسي لتعليم اللغة العربية ليس أمراً هيناً، إنما يحتاج ذلك اتباع أسس عديدة، منها أسس لغوية وتربوية ونفسية واجتماعية. فقد اقترح الشيخ الندوى أن تُعدّ لغة القرآن هي الأصلح لتعليم اللغة العربية مع صياغته صياغة إلى منابع الدين جديدة بعيث نتبع في ذلك أحدث ومشاريعه الصافية». الأساليب، كما اقترح أن يسود المحتوى فى الأسس التربوية الروح الديني، بحيث

لا يمكن تجريد الكتاب منه، ويقرر بل يكرر أن يحمل أصحاب التربية والتعليم في نفوسهم قبل كل شيء أن تكون الدوافع الدينية هي أقوى الدوافع لتعليم العربية، فلا بد ألَّا ننسى هذه الحقيقة حينماً أردنا أن نضع المقررات في تعليم اللغة العربية.

ويقول: لا يرضى المسلم في شبه القارة الهندية أن يجرد اللغة العربية وأدبها من الروح الديني، وإنما يعينه أمر اللغة العربية لأنها لا يتوصل بغيرها إلى منابع الدين ومشاريعه الصافية».

٣- وضع المقرر الدراسي لتعليم اللغة العربية:

كما مر أنه وضع صنفين من المقررات لتعليم اللغة العربية، صنف بوصف مقرراً دراسياً يقوم بتدريسه معلم

ويقول: لا يرضي المسلم في شبه القارة الهندية القراءة الموسعة. أن يجرد اللغة العربية وأدبها من السروح الدينسي، وإنما يعينه أمِــر اللغة العربية لأنها لا يتوصل بغيرها

في الفصل، وصنف بوصف مقرراً دراسياً اللهوار ثانوياً يدرسه الطالب بنفسه، وهو يعد من

أما يتبع الإمام الندوى في صياغة النصوص الأدبية وهي خلاصة رأيه في التأصيل الإسلامي للغة العربية:

١- أن تكتب باللُّغة العربية الفصحي، وتكون اللغة لغة أدبية دينية، وتكون عليها مسحة من جمال أدب القرآن والسنة. ٢- تتنوع فيها الموضوعات التي تحتوي على الموضوعات العلمية والأدبية والفنية، وعلى النشر والنظم، حيث يتنشط الطالب، ويتذوق من خلالها فنون الأدب العربي

وأساليبه المتنوعة.

٣- أن تشتمل النصوص على العقائد الأساسية (التوحيد والرسالة والمعاد) بشرط ألّا يكون الحديث عنها مباشرا، بل يكون عن طريق عفوية، ولا يشعرون أنه يلقى عليهم ويتلقونه جبراً وقسراً.

۴- أن تلتزم النصوص بما يكره إلى الناشئ الكفر والشرك والمعاصى ويجيب عليهم الإيمان والعقيدة والأخلاق الحسنة والآداب الإسلامية في مختلف نواحي

۵- أن يسود النصوص الروح الدينية بحيث لا يمكن تجريدها من ذلك الروح، ويعم ذلك في الدروس الدينية، ودروس المعلومات الكونية والطبيعية والحيوانية



والنباتية وكذلك الاختراعات الحديثة.

٤-يتحقق في النصوص المرونة اللغوية وذلك باستخدام أحدث الأساليب العصرية في الكتابة، ولا يتقيد بأسلوب

٧- يتجنب الكاتب استخدام العجمية والدخيلة قدر الإمكان، ويرجع للكلمات المستحدثة إلى المجتمعات اللغوية تحاشياً عن الاختلافات والفوضى في الكلمات. ۴-طريقة تدريس اللغة العربية:

كانت طريقة النحو والترجمة سائدة في ديار الهند في تعليم اللغة العربية، وما زال لها رواج في معظم المدارس

فيها، ولما نيط بالشيخ الندوى التدريس في جامعة دار

طريق النحو والترجمة.

فقد اكتسبته الخبرة عند ما درس اللغة العربية عند الدكتور تقي الدين الهلالي، وصاحب محمد العربى ليلاً ونهاراً، بأن استعمال اللغة الوسيطة في تعليم اللغة الأحنية خطأ من اللغة الأجنبية خطَّأ من الأساس، فاتبع هو أول مرة في دار العلوم الطريق المباشر، وقد نجح في ذلك نجاما ملحوظا، حيث قد وزع

الطلابَ للاختبار إلى قسمين، قسم يقوم بتدريسهم الشيخ الندوي باتباع الطريقة

المباشرة، وقسم يدرسهم الأستاذ أبو الليث الندوى باتباع طريقة النحو والترجمة، وبعد ما أجرى الامتحان اكتشف أن الجماعة المتبعة الطريقة المباشرة هي الأولى.

إن في اتباع هذه الطريقة يحتاج المدرس إلى أن يكون متقناً العربية ومتمكناً من ناصيتها، لأنه يمثل لطلابه المواقف التي يواجهها الطلاب في حياتهم فيباشرهم ويربطهم بالأشياء التي تدور في تلك المواقف.

ولا تستخدم في هذه الطريقة القواعد النحوية على حدة، وإنما يتم تعليم النحو بأسلوب غير مباشر من خلال التعبيرات والجمل التي يرد ذكرها في الحوار.

والشيخ الندوى على الرغم من اتباعه الطريقة المباشرة فإنه أجاز في وضع مقرر لتعليم اللغة العربية باللغة الأم وذلك في المراحل الابتدائية.

وأما إذا نظرنا في طريقة تناول الكتب المقررة التي ألفها الشيخ الندوى على ضوء الطريقة المباشرة التي

فضَّلها، وجدنا أن الكتب ناجحة إلى حد ما من حيث تتناول هذه الكتب مواقف عديدة من الحياة، إلا أننا لا نجد فيها التدريبات، فجميع المقررات التي وضعها الشيخ خالية من التدريبات اللغوية، ولا ينكر فضل التدريبات اللغوية المتنوعة في ترسيخ الكلمات، والتراكيب الجديدة، والأساليب المبتكرة في أذهان الطلاب، بل وتعد التدريبات اللغوية من أهم أشكال النشاط التربوي التي تستهدف تثبيت المهارات (الكلام والقراءة والاستماع والكتابة).

#### الختام

إن اللغة العربية لغة القرآن والحديث والتراث الإسلامي العلـوم، أراد أن يتبـع طريقـاً أكثـر نفعـا مـن الضخم، فليس لأحد أن يكون ذا بصر

وبصيرة في الدين بدون من ناصية هذه اللغة، فلهذا ملام في يكرر: في يقول: أن اللغة العربية هي لغة سندون الشيخ التدوي يكرو: الشيخ الندوي يكرر: أن اللغة العربية هي لغة الإِسلاِم ومفتاح كنوز الكتاب والسنة» وأيضا يقول: ﴿ الإسلام ومفتاح كنوز الثورة العالمية البناءة التي قام بها الإسلام في الأوائل، لم يتم إلا باستخدام اللغة العربيةٍ والْأدب سلاحا في دعوته ونشاطاته، استخداما البناءة التي قام بها لم تستخدمه أي ديانة أو حركة، فقد كان

أفضل دعاة الإسلام وأقوى ممثليه، من ملكوا ناصية البيان وبرزوا في ملكوا ناصية والكتابة في لغته».

لم يتم إلا باستخدام اللغة العربية والأدب سلاحا في دعوته ونشاطاته، استخداماً لم تستخدمه أي ديانة أو حركة، فقد كان أفضل دعاة الإسلام وأقوى ممثليه، من ملكوا ناصية البيان وبرزوا في الخطابة والكتابة في لغتـه)).

الكتاب والسنة» وأيضا

يقول: الثورة العالمية

الإسلام في الأوائل،

وما أحوج المسلمين اليوم إلى أدباء حاذقين وبارعين، يحملون فكرة إسلامية صحيحة، ويجتهدون لأداء رسالة الإسلام، ويقومون للدفاع عن كيانه بألسنتهم وأقلامهم.

#### المراجع

التأصيل الإسلامي للغة العربية وآدابها في جهود الشيخ أبى الحسن الندوى. (محمد عبد السلام آزادي) -ماذا خسر العالم بانحطاط المسلمين.

-المسلمون في الهند.

-في مسيرة الحياة.

القراءة الراشدة.





#### ياسر شجاعى

لا بد لكل إنسان مسلم مؤمن أن يزكى نفسه ويطهّرها من الأدناس الظاهرية والباطنية ولا سبيل إلى تزكيتها وتطهيرها إلا بالتقرب إلى الله تعالى بخالص الأعمال وصالح الطاعات، وأجلّها وأشرفها التهجد في الليل، وإنّ في الليل لحظاتٍ يشعر فيها الإنسان المؤمن بالأمان والاطمئنان وانشراح الصدر، فيطمئن قلبه بالصلة بالله والأنس بجواره والأمن في جانبه وحماه وتطمئن وترتاح من قلق الوحدة وحيرة الطريق. إن هذا الإطمئنان بذكر الله يشعر به المتهجد بالليل حقيقة عميقة يعرفها الذي خالطت بشاشة الإيمان قلوبهم واتصلت بالله تعالى. القيام في الليل يكون دليلاً على إخلاص

الحمدلله رب العالمين والصلوة والسلام على سيدنا هو صلاة التطوع بالليل. وقال الإمام ونبينا محمد الهادي الأمين وعلى أله وصحبه أحمد : قيام الليل من المغرب إلى أجمعين وعلى تابعيهم بإحسان إلِي يـوم الديـن. طلـوع الفجـر، والتهجـد مـا كان بعـد نومـه.(١) أما بعد: قال تعالى: وَالَّذِينَ يَبيتُونَ لِرَبِّهـمْ سُجَّدًاً وَقِيَامًا (الفرقان َ ٤٤)

التهجد فياللغة:

مصدر تهجد يتهجد تهجداً، مأخوذ من هجد، يقال: هجد يهجد هجودا، إذا نام. وهجد القوم هجوداً: ناموا وتهجد فلان أي: صلَّى بالليل. وهذا اللفظ من الأضداد وهي الكلمات التي تودي معنيين متضادين بذكر خالقه كالتسبيح والتهليل والاستغفار، فقلبه بلفظ واحد. يقال: تهجد إذا نام وتهجد إذا سهر. يطيب ويركن إلى ذكرالله، فتطمئن نفسه بإحساسها وقد فرق الأزهري بين الهاجد و المتهجد فقال: والمعروف في كلام العرب أن الهاجد أي النائم، وأما المتهجد: فهو القائم إلى الصلاة من النوم آخر الليل، وكأنه قيل له: متهجد لإلقائه الهجود عن نفسه كما أنه قيل للعابد: متحنث لالقائه الحنث عن نفسه وهو الإثم.

التهجد في الاصطلاح

العبد وتجرده عن الرياء والتظاهر. السحر أجمل الأوقات قياماً وأفضلها لطلب الغفران من المعاصي والذنوب وأحسنها إجابة. ذكر بعض الصحابة المتهجدين

منهم: عمربن الخطاب رضي الله عنه، قال ابن كثير حرصه الله - في ترجمته: كان يصلي بالناس العشاء ثم يدخل بيته فيلا يبزال يصلي إلى الفجر. (٢) و منهم صاحب الحياء والعرفان عثمان بين عفان حرضي الله عنه - عن محمد بين سيرين قال: قالت إمرأة عثمان حيين طافوا به يريدون قتله: إن تقتلوه أو تتركوه فإنه كان يحيي الليل كله في ركعة يجمع فيها القرآن، وعن جدة له يقال لها رهيمة قالت: كان عثمان يصوم الدهر ويقوم الليل هجعة من أوله. (٣) و منهم شداد الأنصاري أنه كان إذا دخل الفراش يتقلب على الفراش حتى يأتيه النوم فيقول: اللهم إن النار فرميمة عني النوم فيقوم فيصلي حتى يصبح. (٤)

أويس القرني

عن أصبغ بن زيد قال: كان أويس القرني إذا أمسى يقول: هذه ليلة الركوع فيركع حتى يصبح، وكان إذا أمسى يقول: هذه ليلة السجود فيسجد حتى يصبح. (۵) أبوحنيفة النعمان بن ثابت الكوفي: روى أبونعيم وغيره أنه صلى الصبح بوضوء العشاء أكثر من خمسين سنة ولم يكن يضع جنبه إلى الإرض في الليل أبدا وإنما كان ينام لحظة بعد صلاة الظهر وهو جالس يقول: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: استعينوا على قيام الليل بالقيلولة. (ع) وفي «معدن اليواقيت الملتمعة في مناقب الائمة الأربعة» لابن حجر الهيثمي قال الشيخ العطار في التذكرة: إن أباحنيفة كان يصلى في كل ليلة ثلاث مئة ركعة ومر يوماً علي جمع من الصبيان قال بعضهم لبعض: هذا يصلى في كل ليلة ألف ركعة ولا ينام الليل فقال أبوحنيفة: نويت أن أصلى في كل ليلة ألف ركعة وأن الأنام باليل (٧) مسروق بن الأجدع: قال الذهبي: كان مسروق يصلى حتى تورم قدماه وحج فما نام إلا ساجداً. وعن امرأة مسروق قالت: كان -تعنى مسروقا- يصلى

إن وكيعاً كان لا ينام حتى يقرأ جرزءاً من كل ليلة ثلث القرآن ثم يقوم في آخر الليل فيقرأ المفصل ثم يجلس فيأخذ في الاستغفار حتى يطلع الفجر،



حتى تورم قدماه فربما جلست خلفه أبكي مما أراه يصنع بنفسه وأخرج ابن المبارك في كتاب الزهد من طريق زائدة بن قدامة عن هشام بن حسان عن محمد بن سيرين عن امرأة مسروق بلفظ ما كان مسروق يوجد إلا وساقاه قد انتفختا من طول الصلاة قالت: والله إن كنت لأجلس خلفه أبكي رحمة له.(٨) فالت: والله إن كنت لأجلس خلفه أبكي رحمة له.(٨) مسعر بن بعد التابعين من المجتهدين مسعر بن كدام الهلالي الكوفي قال محمد بن مسعر: كان أبي لا قيام حتى يقرأ نصف القرآن.(٩)

عن عبد الله بن أحمد بن حنبل كان يصلي أبي في كل يوم وليلة ثلاث مئة ركعة، فلما مرض من تلك الأسواط أضعفته. (١٠)

قال يحيي بن أيوب حدثني بعض أصحاب وكيع الذين كانوا يلزمونه أن وكيعاً كان لا ينام حتى يقرأ جزءاً من كل ليلة ثلث القرآن ثم يقوم في يقرأ جزءاً من كل ليلة ثلث القرآن ثم يقوم في الاستغفار حتى يطلع الفجر، قال ابراهيم بن وكيع: كان أبي يصلي فلا يبقى في دارنا أحد إلا صلى حتى جارية لنا سوداء وقال أحمد بن سنان: رأيت وكيعاً إذا قام في الصلوة ليس يتحرك منه شي وكيعاً إذا قام في الصلوة ليس يتحرك منه شي هذه جملة من الصحابة والتابعين ومن تبعهم، إنهم اجتهدوا في التعبد غاية الاجتهاد وفازوا بأعلى نصيب وصاروا بحيث تنزل بذكرهم الرحمة وتندفع بسماع أخبارهم المصيبة، جعلنا الله ممن اقتدى بهم واهتدى بهديهم وحشرنا معهم إلى الدرجات العلى.

#### أحسن الوقت استغفاراً

يؤكد علم النفس اليوم على أن الإنسان حين يخسر نفسه بالأمراض النفسيه يكون قد خسر شيئا في دنياه، فالنفس كالمرآة الصافية فاذا انشرخت تكون قد تشوّهت وذلك لكثرة الذنوب والمعاصي. وخالق النفس سبحانه وتعالى ألطف بها من صاحبها، لذا أخذ تعالى تنبيه الإنسان بدأب أن يجعله حذرا من السقوط في الضلالات المهلكة وجعل له سبيلاً للتخلص من هذه الآثام، قد هيأ له أوقاتاً يغتنمها لتطهير ذنوبه بالاستغفار، قال تعالى: وَبِالْأُسْحَارِ هُمْ يَسْتَغْفِرُون. ذاريات ١٨ أن الإنسان يحتاج واقيات تقيه من المتاعب والأوصاب، ولا واقيات أفضل من أن يخلو الإنسان المؤمن بربه في ظلمات الليل وقت السحر، يتملقه ويتقرب إليه ويصف قدميه في طاعته ويرتمي ساجداً على أعتابه، فإن الله تعالى لا يرده بل يقبله ساجداً على أعتابه، فإن الله تعالى لا يرده بل يقبله ساجداً على أعتابه، فإن الله تعالى لا يرده بل يقبله ساجداً على أعتابه، فإن الله تعالى لا يرده بل يقبله ساجداً على أعتابه، فإن الله تعالى لا يرده بل يقبله ساجداً على أعتابه، فإن الله تعالى لا يرده بل يقبله ساجداً على أعتابه، فإن الله تعالى لا يرده بل يقبله ساجداً على أعتابه، فإن الله تعالى لا يرده بل يقبله ساجداً على أعتابه، فإن الله تعالى لا يرده بل يقبله ساجداً على أعتابه، فإن الله تعالى لا يرده بل يقبله ساجداً على أعتابه، فإن الله تعالى لا يرده بل يقبله ساجداً على أعتابه، فإن الله تعالى لا يرده بل يقبله ساجداً على أيتابه، فإن الله تعالى لا يرده بل يقبله ساجداً على أيتابه ويصف قدميه في الله تعالى اله يقبله ساجداً على أي عليه اله يقبله اله يقبله اله يقبله الله يقبله الهي اله يقبله اله يقبله الهي الها يقبله الهي يور يقبله الهي يقبله الهي يقبله الهي يقبله الهي يقبله الهي يقبله الهي يور يقبله الهي يقبله الهي

ساجدا على اعتابه، فإن الله حددي ويرفعه درجات ويقوي إيمانه وهكذا ويقوي أيمانه وهكذا ويقول الهموم والغموم والغموم والنهموم والنهم والنهموم والنهموم والنهموم و وتنزول آثار الكمد عن القلب والضمير. فيا أخمى إذا حزّنتك الذنوب وأقلقتك ك المعاصى فاستيقظ وقـت السـحر واسـتغفر الله تعالى فى هذا الوقت المبارك، انظر إلى وصف ألله تعالى للذين يستغفرون ربهم بالأسحار، قبال تعالى: قُلْ أَوُنَبُّنكُم بِخَيْـر مِّـن ذَلِكُـمْ لِلَّذِيـنَ اتَّقَبِوْا عِنـدَ رَبِّهِـمْ جَنَّاتُّ تِجْرِي مِنْ تَحْتِهَا الأنْهَارُ خَالِدِينَ فِيهَـا وَأَزْوَاجٌ مُّطَهِّـرَةٌ وَرضْـوَانٌ مِّـنَ اللَّهِ وَاللَّهُ بَصِيـرٌ بِالْعِبَادِ الَّذِيـنَ يَقُولُـونَ رَبَّنَا إِنَّنَا آمَنَّا فَاغْفِرْ لَنَا ذُنُوبَنَا وَقِنَا عَذَابَ النَّارِ الصَّابرينَ وَالصَّادِقِينَ وَالْقَانِتِينَ وَالْمُنفِقِينَ وَالْمُسْتَغْفِرِينَ بِالأَسْحَارِ. آل عمران ١٥-١٧ نعم هذا الوقت من أغلى فرص الحياة للاستغفار والدعاء فيها، وقت فيه يتجلى البارى عز وجل فىالسماء الدنيا فيقول: هل من داع فأستجيب له؟ هل من سائل فأعطيه؟ هل من مستغفر فأغفر له؟ حتى يطلع الفجر.



#### مكانة قيام الليل ومرتبته

وحسبك أن النبى صلى الله عليه وسلم قد جعل قيام الليل خاتمة أبواب الخير بعد ذكر أركان الاسلام في الحديث المروى عن معاذ بن جبل -رضى الله عنه - قال: قلت: يارسول الله! أخبرني بعمل يدخلني الجنة ويباعدني من النار قال لقد سألت عن عظيم وإنه ليسير على من يسره الله عليه، تعبد الله، لا تشرك به شيئاً وتقيم الصلاة وتوتى الزكاة وتصوم رمضان وتحج البيت ثم قال: ألا أدلك على أبواب الخير؟ الصوم جنة والصدقة تطفئ الخطيئة كما يطفئ الماء النار وصلاة الرجل في جوف الليل ثم تلا: وتتجافى جنوبهم عن المضاجع حتى بلغ يعملون ثم ذكر بقية الحديث. (١٢) لذلك كانت صلاة الليل أفضل النوافل التي يتقرب العبد بها إلى ربه زلفي وليكون من أهل الخير ومن أهل القرآن أهل الله وخاصته ففيها التضرع والخشوع وفيها تحمل السهر ونبذ الدثار والنهوض ليقف العبد بين يدى الملك الجبار العزيز الغفار يسبحه ويحمده ويسأله ويدعوه. فيرجو رحمته ويخشي

إن الإنسان يحتاج واقيات تقيه من المتاعب والأوصاب، ولا واقيات أفضل من أن يخلو الإنسان المؤمن بربه في ظلمات الليل وقت السحر، لأنملقه ويتقرب إليه ويصف قدميه في طاعته ويرتمي ساجداً على ليتملقه ويأن الله تعالى لا يرده بل يقبله ويرفعه درجات ويقوي إيمانه في أعتابه، فإن الله تعالى الله المردة بل

الأنوار

المنابع: ١- التهجد و قيام الليل. ص٢٨

٢- البداية و النهاية.ج٧ص١٣٧

٣- حلية الأولياء. ١/٥۶

۴- مصدر السابق ۲/۸۷

۵- مصدر السابق

۶- شعب الايمان ص ۱۷۱۰ج۴ش ۴۷۴۱

٧- التهجد و قيام الليل ص١٢٧.

٨- الزهد لابن المبارك ص٣٦-٣١.

٩- تهذيب التهذيب. ١٠/١١٥.

١٠- مناقب الامام احمد بن الجزري ص٣٨.

١١- صلاح الامة في علو الهمة ص١١-

۱۲- ترمذي ۲۶۱۶. ۳۵- صحيح البخاري ۱۱۴۲

عذابه ويطلب قربه ورضاه ويستغفره ويتوب إليه يركع ويسجد يتذلل ويتوسل اليه سبحانه. فيكتف الملك الجليل الرئوف الرحيم فيحيطه بملائكته ويغشيه برحمته وينزل عليه سكينته ويملأه بنوره فيحس بنعيم القربى وحلاوة المغفرة وسعادة الرضوان، كيف لا وقد اطمأن القلب لوعد الملك الحق الذي لا يخلف الميعاد. اهجر يا أخبى وسواس الشيطان عندالقيام، عن أبى هريرة أن رسول الله قال: يعقد الشيطان على قافية رأس أحدكم إذا هو نام ثلاث عقد، يضرب عند كل عقدة، عليك ليل طويل فارقد، فإن استيقظ فذكر الله انحلت عقدة، فإن توضأ انحلت عقدة، فإن صلى انحلت عقدة، فأصبح نشيطاً طيب النفس وإلا أصبح خبيث النفس كسلان.(١٣) فإذا استيقظت مبكراً وتركت الوسوسة تجد في حياتك اليومية البركة والنشاط في الأعمال اليومية وتجد نفسك بعيداً عن الكلُّ والكسل والملُّ. فتعالوا نقم من عز نومنا لغايتنا العظيمة ونقف بين يدى مليكنا الجبار الذي لا يزال يحفظنا ويلطف بنا ويرحمنا على ظلم أنفسنا. فشُد العزم يا أخى وتوكل على الله ،فإن دقائق الليل غالية فلا ترخصها بالغفلة، فإذا تهجدت وتضرعت وألححت أمام مالك يوم الدين العزيز الجبار تحس لذة لا تعادلها لذة. يا رجال الليل جُدّوا

رب صوت لا يرد

ما يقوم الليل إلا

من له عزم وجدّ.



# من لبورما وصراخها؟

عبدالمميد أميري

أعراض انتهكت قساوة وظلماً، هناك نساء عفيفات

اغتصبـن فجـوراً وتعديـاً، هنــاك مســاجد هُدّمــت كفــراً

وفسوقا، هناك قادسية ولا سعد لها، هناك يرموك

ولا خالد لها، هناك حطين ولا صلاح لها، يا لله للمسلمين، إخواننا في بورما وهم آلاف مؤلفة يعانون

مشاكل عديدة وخطوباً جسيمة لا تطيقها الجبال، أصيبوا

بذل وخزى وعار، هناك حقيقة مؤلمة تدك القلوب

دكاً، إنها حقيقة لا بد أن يعرفها كل مسلم يعيش على هذه الكرة الأرضية، هي حقيقة سجلها التاريخ

ويسجلها الآن بنصها وفصها، ما هي تلك الحقيقة؟ الحقيقة أننا كنا أمة ترعى الغنم، فجاء الإسلام

وجعلنا أمة ترعى الأمم وعندما ابتعدنا عن الإسلام صرنا أغناما ترعانا الأمم. قال الله تبارك وتعالى:

(إِنَّ اللَّهَ لَا يُغَيِّرِ مَا بَقْوم جَتَّىٰ يُغَيِّرُوا مَاِ بَأَنْفُسِهم).

نُعَم، (ذَلِكَ بِأَنَّ اللَّهَ لَمْ إِيُّكُ مُغَيِّرًا نِعْمَةً أَنْعَمَهَا عَلَى

قَـوْم حَتَّـى يُغَيِّـرُوا مَا بِأَنْفُسِهِمْ وَأَنَّ اللَّهَ سَمِيعٌ عَلِيـمٌ).

ولكنُّن رغم هذه الأزمات لا بد للأمة الإسلامية أن لا

تقنط من رحمة الله. قال الله تعالى: (لَا تَيْأُسُوا مِنْ رَوْح

اللَّهِ إِنُّهُ لَا يَيـأُسُ مِـنْ رَوْحِ اللَّهِ إِلَّا الْقُومُ الْكَافِرُونَ). يقولَ

العائض القرني في كتابه المسمى بمقامات القرني: إذا ضاق الأمر اتسع وإذا اشتد الحبل انقطع وإذا اشتد

الظلام بدا الفجر وسطع. سنة ماضية وحكمة قاضية. فلا تجزع إذا حملت هماً يقطع النفسا

فأقرب ما يكون العبد من فرج إذا يئسا. نعم من أتقن الصبر هانت عليه مستحيلات الحياة.

الحمدلله الذي نصر الحق وأهله وأنجز وعده، وهـزِم الأحـزاب وحـد، والصلـوة والسـلام علـي مـن جُعِلْ رزقه تحت ظل رمحه، صلى الله تعالى عليه وعُلَى آله وأصحابه الذين عيزروه ونصروه وحملوا رايات الجهاد والحرية الإسلامية إلى أنحاء العالم، وأخرجوا الإنسانية من ربقة الهوى والشهوات. أما بعد: قال الله جل ذكره: (إنَّ اللهَّ يُدَافِعُ عَن الَّذِينَ آمَنُ وا إِنَّ اللَّهَ لَا يُحِتُّب كُلَّ خَتُّوانِ كَفُور أَذِنَ لِلَّذِينَ يُقَاتَلُـونَ بِأَنَّهُمْ ظُلِمُـوا وَإِنَّ اللَّهَ عَلَّـىٰ نَصْرٌهِمِمْ لَقَدِيـرٌ الذِينَ أِخْرِجُوا مِنْ دِيَارِهِمْ بغَيْـر حَـقِّ إلَّا أَنْ يَقُولُـواْ رَبُّنَا الله وَلُّولَا دَفْعُ الله وَ النَّاسَ بَعْضَهُمْ بِبَغْض لَهُدِّمَتْ صَوَامِعُ وَبِيَعٌ وَصَلَّوَاتٌ وَمَسَاجِدُ يُذْكُرُ فِيهَا السَّمُ اللَّهِ كَثِيــرًا وَلَيَنْصُــرَنَّ اللَّهُ مَــنْ يَنْصُــرَهُ إِنَّ اللَّهَ لَقَــويٌّ عَزيــزٌ) وروى الشيخان عن عبدالله بن أبى أوفى رضى الله عنهما أن رسول الله صلى اله عليه وسلّم قال: أيها النّاس! لا تتمنوا لقاء العدو وسلوا الله العافية فإذا لقيتموهم فاصبروا واعلموا أن الجنة تحت ظلال السيوف. اليوم نرى مشاهد الأمة الإسلامية المؤلمة، المؤمنون في حٰزن وتألم لما يجري في العالم الاسلامي، لما يجري في شعب بورما، تكاد القلوب تتقطع ألماً وأسفا لأن المسلمين في بورما يعيشون في الذل، لأن هناك دماءً تهراق، هناك صراخ الأطفال والنساء وهناك وجوه اسودت أسفاً وحزناً؛ هناك أعين ابيضت ألماً وبكاء، هناك ظهور تكسرت وانحنت ثقلاً، هناك

قال الشاعر: لأستسهلن الصعب أو أدرك المني

فما انقادت الآمال إلا لصابر

ولكن لا يرقى المسلمون ولا يتذوقون طعم العزّ والمجد إلّا بهمة شامخة، يقول ابن قيم الجوزية رحمه الله: كمال الإنسان بهمة تُرقيه وعلم يُبَصِّره ويهديه وأيضا قال الشاعر حول الفرج بعد الشدة:



اليسوم نسرى مشساهد الأمسة الإسسلامية المؤلمسة، المؤمنسون فسي حسزن وتألسم لمسا يجسري فسي العالسم الاسسلامي، لمسا يجسري فسسي شسعب بورمسا



اذا تضايق أمر فانتظر فرجا

فأضيق الأمر أدناه الى الفرج.

#### لا تنشأ يقظة عن غفلة

إن تاريخ الأمم والشعوب التي لعبت دورا هاما في حياة البشرية وهيمنت على العالم مليء بالحوادث، كلما انتبه شعب وانتهز الفرص واستعمل جميع الأشياء للوصول إلى هدف المنشود الذي تتقطع دونه الأعناق استطاع أن يبلغ إلى ما يريده من العز والمجد والسلطة والحكومة، ولو كان بعد فترة طويلة، انظر إلى مكة المكرمة وأهلها قبل أن يبعث فيها الرسول الأعظم كان أهلها في انحطاط وظلم وقساوة وجاهلية عمياء، ها هو سيدنا جعفر رضى الله عنه وهو من عاش سنوات كثيرة في مكة ورأى أهلها وما يفعلون وما اعتادوه، عاش بينهم وقَتَـل الأيامَ تَجربةً وخِبرةً في العصر الجاهلي، فهو واحد منهم، انظر کیف یصف ما کان جاریا فی مکة قبل أن يبعث النبي صلى الله عليه وسلم، يقول تلك الكلمات أمام ملك الحبشة فانظر إلى كلماته واقرأها قراءة تدبر وتصور الجاهلية المهيمنة على مكة وأهلها. وإليك كلماته رضى الله عنه: أيها الملك! كنا قوما أهل جاهلية، نعبد الأصنام، ونأكل الميتة، ونأتى الفواحش، ونقطع الأرحام، ونسيء الجوار، يأكل القوى منا الضعيف، فكنا على ذلك، حتى بعث الله إلينا رسولا منا، نعرف نسبه، وصدقه، وأمانته، وعفافه، فدعانا إلى الله؛ لنوحده، ونعبده، ونخلع ما كنا نعبد نحن وآباؤنا من دونه من الحجارة، والأوثان، وأمرنا بصدق الحديث، وأداء الأمانة، وصلة الرحم، وحسن الجوار، والكف عن المحارم، والدماء، ونهانا عن الفواحش، وقول الزور، وأكل مال اليتيم، وقذف المحصنة. يقول العلامة الندوى رحمه الله: إن القرن السادس المسيحي الذي كانت فيه البعثة المحمدية وما يليه من فترة زمنية كان من أحط أدوار التاريخ ومن أشدها ظلاماً ويأساً من مستقبل الإنسانية وصلاحيتها للبقاء والازدهار، ولو رحتُ أستقصى كل ما كان في ذلك العصر لطال الكلام وضاق المقام. فالنبى صلى الله عليه وسلم بُعث بين هولاء الرجال الذين انحطوا إلى أسفل دركات الحياة، ولكن رغم هذه المشاكل كلها قام بهمة عالية وجهاد مستمر وكفاح دائم يربّى رجالاً لو أرادوا أن يقلعوا الجبال لقلعوهـا ولـو أقسـموا علـى الله لأبرّهـم، وهـذا لا ينشـأ عن غفلة وخمود، بل ينشأ عن يقظة وهمة جبارة.

الصحابة رضى الله عنهم أجمعين رجال جائتهم دعوة الاسلام، فأمنوا بها وجاهدوا بأموالهم ودماءهم في سبيلها، فكانوا بذلك خير أمة أخرجت للناس. يقول العلامة الندوى رحمه الله: لا تنشأ يقظة عن غفلة، ولا نهضة عن جمود وخمود، ولا حياة من موت، ولا انتباه وانتعاش من قساوة وفتور، فكل ما حصّله الصحابة لم يكن إلا من وراء همة عالية ونية صادقة ودور الكتاب والسنة في حياتهم لا يخفي على أحد. المؤمنون كرجل واحد

تصور ساعة أصبت فيها بكارثة عظيمة، أقول على سبيل المثال، كنت راكبا دراجة نارية تسوقها إلى هدف مع إخوتك و تسيرون بأقصى سرعة، فإذا بك تنحرف إلى حفرة فتضطرب دراجتك وتسقط على الارض واخوتك يرونك، فلا يقفون كانهم لا يعرفونك وأنت خررت على الأرض أو وقعت في الحفرة وقد انكسرت رجلاك أو يداك لا قدر الله ذلك، أو سال الدم على جلدك وتنادى إخوتك: يا إخوان! تنادیهم بأسمائهم فلا یجیبونك، كأن لم تكن بینك وبينهم أخوة، فكل يسوق دراجته في فرح وسرور وأنت ترى الموت بأعينك وتصرخ ألما وتبكي للجفاء، فقل لى بالله عليك: ما هي أحاسيسك؟ وبم تشعر في ذلك الحين؟ قبل لي: كيف تكون إذا ذهب إخوتك وتركوك وحيدا، طريدا، لا تقدر أن تتحرك وانقضى النهار وأرخى الليل سدوله واشتد الظلام وأنت في تلك الحالة تتقلب في الدم؟ إخوة ظالمون، جاهلون، ظلام شديد، عطش مميت، جوع قاتل، ذئاب مفترسة، أعضاء منكسرة، وليزداد الحزن والكرب لو أضيف إلى ذلك كله برد مهلك، هذه الحالة مما لا يُتصور، ولكن لو حدثت تلك الحادثة فهل يغفر ذلك المرء إخوته الذين هجروه في تلك الحالة؟ الجواب واضح بالقطع واليقين: لا. فالآن نرجع إلى أنفسنا وإلى إخواننا في بورما وإلى إخواننا في الشام وإلى إخواننا في القدس و... قال الله تعالى: (إنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ إِخْوَةً). أين الأخوة التي بينها الله تعالى في كتابه الخالد؟! إن المسلمين في كارثة عظيمة، هولاء الذين يعيشون في بورما ما ذاقوا لذة الحياة وحرموا كل الحقوق، البوذيون الفجار هم ذئاب مفترسة، لا يعرفون إلا القتل، هل مات الشعور في أتباع محمد أم ما عرفوا واجبهم؟ نعيش نحن المسلمون في رخاء وأمن وسلامة وعافية وهناك في بورما أنهار من الدم، يُصلون كل



بِهِ وَلَا يَجِدْ لَـهُ مِـنْ دُونِ اللَّهِ وَلِيَّا وَلَا نَصِيـرًا) اللَّالوار أِن الله تعالَى قد امتحن عباده بالفقر وقد يبتليهم بالغني، فينظر كيف يعملون، وهناك أمانة ثقيلةً يجعلها على من شاء وهي السلطة، فالمهم أن ينتفع المسلمون بمن ولي أمرهم، وعلى الحكام أن يتفكروا فـي مصالـح المســـلمين وأن لا يتفكــروا في شعبهم فحسب، فكلنا من آدم وآدم من تراب، قلت فيما سبق: إن المسلم يهمه أمر المسلمين ولا يغفل عما يجرى حوله وما يعانيه المسلمون من المشاكل، يجب على من وُلَّى أمر المسلمين أن يوسع فكره ويحرك شعوره ويتفكر ليحيى الإسلام فى كل شعب ويخلص جميع المسلمين فى العالم من ظلم الظالمين. إنه جاء ليعمر ويوجد ويغرس. إن لحكام البلاد الإسلامية دورا هاما في تنمية شعبهم وهم الذين يقدرون على أن يأتوا بحياة فيه النصرة والكرامة والأخوة والصلاح والرشد، أو أن يفسدوا في الأرض ويستضعفوا أهِلها ويدمروا ويقتلوا. قال الله تباركُ وتعالى: (يَا أَيُّهَا النَّاسُ أَنْتُمُ الْفُقَرَاءُ إِلَى اللَّهِ وَاللَّهُ هُو الْغَنِيُّ الْحَمِيدُ). هذا خطاب عام لجميعَ الناس لا يُستثنى منه أحد، فالأنبياء والأولياء والأمراء كلهم فقراء إلى الله تبارك وتعالى. فلا يغرنك ملكك أيها الملك! إن أزمة بورما أزمة كبيرة والأمة الإسلامية تحتاج إلى رجال أقوياء لحل تلك الأزمة، فأنت أيها الملك العب دورك الهام قبل أن يشهد لك التاريخ بالكسالة والرغبة في الشهوات والملاهي، قبل أن تفوتك هذه الفرصة! لا تغتر بقدرتك واستعمل كل ما تملك في سبيل فلاحك الأبدى! هناك إخوانك في بورما يُقتلون فلا يرون احدا يكشف عنهم كربة، قد ورد في الحديث: من نفس عن مؤمن كربة من كرب الدنيا نفس الله عنه كربة من كرب يوم القيامة، انظر إلى إخوانك في بورما! أتظن أنك لست بمسئول أمام الله. أتظن أن القدرة تدوم سرمداً إلى يوم القيامة. اعلم أيها العاهل أنك تسئل يوم القيامة! تسئل عن دماء تهراق في بورما وأنت تدعى الإسلام، تتقلب في النعم والطرف، تاكل وتشرب، تعيش بلا هم وهناك إخوة يُشربون الموت، ماذا ستقول أمام ربك إذا سألك لماذا لم تنصر إخوانك؟ أولم أعطف الملك والقدرة؟ أولم أمكنك في الارض؟ ماذا تجيب ربك جل وعلا يوم القيامة؟ عن أبي هريرة رضى الله عنه عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: يقبض الله الأرض يوم القيامة

يوم ست مرات. إن تعجب فعجب أمرنا. أجَل أضف إلى الصلوات المكتوبة صلاة الجنازة في كل يوم. عن حذيفة رضى الله عنه عن النبى صلى الله عليه وسلم قال: من أصبح والدنيا أكبر همه فليس من الله في شيء، ومن لم يتق الله فليس من الله في شيء، ومن لم يهتم للمسلمين عامة فليس منهم. وفي هذا ذكر لمن كان في قلبه إيمان وإسلام، لمن كان لـه عقـل ودرايـة، لمـن كان مومنـا بالله، مِتبعـا لنبِيـه، لـ (الَّذِينَ يَسْتَمِعُونَ الْقَوْلَ فَيَتَّبِعُونَ أَحْسَنَهُ أُولَئِكَ الَّذَينَ هَدَاهُمُ اللَّهُ وَأُولَئِكَ هُمْ أُولُوَ الأَلْبَابِ). عن النعمان بن بشير قال قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: المسلمون كرجل واحد؛ إن اشتكى عينه اشتكى كله، وإن اشتكى رأسه اشتكى كله. ما ظنك في أمة يكون السيف في أيدى جبناءها والمال في أيدى لصوصها والقلم فتى أيـدي منافقيهـا؟ إن تلكـم الأمـة ستنحط إلى أسفل السافلين. فلاحياة لها ولا عز لها وإنها لن تكون كرجل واحمد. كيف وقد يرى بعضها بعضا في قمة الذل والانحطاط، فلا تقشعر جلودهم ولا تقلق نفوسهم، ولا تتحرك ضمائرهم. عجبا من أمرنا!

هناك جنود مجندة، مدججة بالسلاح، إسلامية، في بلاد مسلمة، يرأسها مسلم على الحكم الظاهر، فلا يهمه أمر المسلمين ولايغنى عنهم شيئا، وهـو حاكـم يدعـي الإسـالام ويحكـم. وهـذه حقيقـة لا يحتاج إلى تفسير وتبيين. انظر إلى الحكومات الإسلامية وتأمل حياة حكامنا وانظر إلى ثروتهم. تصور لو أحيا الله النبي صلى الله عليه وسلم فدخل بيت ملك المملكة السعودية، ماذا سيقول؟ تصور لو رأى أحوال المسلمين في بورما هل يسكن لمحة؟ هل تعرف عواطف لو رأى أمته التي تركها على محجة بيضاء قد تفرقت وانشعبت كل الانشعاب؟ فلنرجع جميعا إلى الله تبارك وتعالى ولنتمسك بكتاب الله وسنة رسوله صلى الله عليه وسلم. فالله تعالى قادر عِلَى أَن ياتِي بنصر من عنده، قال الله تعالى: (يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا ۚ إِنْ تَنْصُرُوا اللَّهَ يَنْصُرُكُمْ وَيُثَبِّتْ أَقْدَامَكُمْ)

#### رسالة الى العواهل المسلمين

رسالتي هذه أوجهها إلى الحكام المسلمين الذين ملکهم الله تعالى فى ملك زماناً، مهما يسيراً كان أو طويلاً، إلى الله مرجعنا جميعاً، فنُجري بما عملنا، قال الله تعالى: (مَنْ يَعْمَلْ سُوءًا يُجْزَ ويطوي السماء بيمينه ثم يقول: أنا الملك! أين ملوك الأرض؟ فهل تقدرون أن تنبسوا هناك بكلمة؟ فإخوانكم ينتظرونكم، ينتظرون نصركم أيها الحكام ففرجوا عنهم كربتهم واعلموا أن الجنة تحت ظلال السيوف! فقوموا جميعا لنصرة إخوانكم في بورما قبل أن يأتى يوم تُلعَنون فيه بسبب تغافلكم وركونكم إلى الدنيا! فإنكم أيها الملوك المسلمون لو تقاعدتم فليأتين ذلك اليوم بلا ريب.

لقد ذكر الله تبارك وتعالى في آياته الجليلة أقواما جائتها رسلها فظلمت فأخذها الله. انظر إلى فرعون كيف أمر بذبح أبناء بني إسرائيل! هنا ندع المجال للآيات القرآنية التي تصور ظلم فرعون وكيف استضعف بني إسرائيل. قــال الله چـِـل شــأنه فــي صــورة القصـص: (إنُّ فِرْعَوْنِ عَلَا فِي الأَرْضِ وَجَعَلَ أَهْلَهَا شِيَعًا يَسْتَضْعُفُ طَائِفَةً مِنْهُمْ يُذَبِّحُ أَبْنَاءَهُمْ وَيَسْتَحْيي نِسَاءَهُمْ إِنَّهُ كَانَ مِنَ الْمُفْسِدِينَ). وقال جل شأنه في سِورة زَخرِف: (وَنَادَىٰ فِرْعَوْنُ فِي قَوْمِهِ قَالَ يَا قَوْمٌ أَلِيْسَ لِي مُلَكَ مِصْرَ وَهَـذِهِ الأَنْهَـارُ تَجْـرِي مِـنْ تَحْتِـيَ أَفَـلًا تُبْصِّـرُونَ) وانظر كيف يكذَّب نبيَّ الله موسى ويدعى الربوبية. قال تبارك وتعالى في سورة النازعات: (هَلْ أَتَاكَ حَدِيثُ مُوسَىٰ إِذْ نَادَاهُ رَبُّهُ بِالْوَادِ الْمُقَدَّسِ طُوًى اِذْهَبْ إلى فِرْعَوْنَ إِنَّهُ طغَىٰ فَقُل هَل لِك إلى الله الله أَنِ تَزَكَّــَى وَأَهْدِيكً إِلَّـىٰ رَبِّكَ فِتَخْشَــیٰ فَــأْرَاهُ الْأَيــةَ الْكَبْرَى فِكَذَّبَ وَعَصَرِى ثُبِمَّ أَدْبَرَ يَسْعَى فَحَشَرَ فَهَادَى فَقَبِالَ أَنَا رَبُّكُمُ الأَعْلَى فَأَخَيِذَهُ اللَّهُ نَكَالَ الآخِرَةِ وَالأولَى إِنَّ فِي ذَلِكُ لَعِبْرَةً لَمَن يَخْشَى) وقد ذكرت هذه القصة في القرآن أكثر من مرة، تفكر في شأن هذا الرجل الذي بلغ هذا المبلغ العظيم، يدُّعني الربوبية ويقتل ويذبح ويَّقطع الأيديُّ والأرجل ويستضعف ويستعبد ويظلم شعبه و لا يرى فوقه أحدا و يفعل ما يشاء - إن صح هذا التعبير - ولكن الله تعالى وعد عباده أن يستخلفهم في الإرض قال الله تبارك و تعالى في سورة القصص: (وَنُريدُ أِن نَّمُنَّ عَلَى الَّذِينَ اسْتُضْعِفُوا فِي الأرْض وَنَجْعَلَهُمْ أَئِمَّةً وَنَجْعَلَهُمُ الْوَارثِين) إن الله تعالى هو القادر المطلق في الكون كله فانظر كيف أغرق فرعون ونجّى بنى إسرائيل وما أحسن قوله تعالى عند ما يصف ذلك المشهد وما أروعـه قـال اللهِ تعالى فيي سـورة يونـِس: (وَجَاوَزْنَـا بِبَنِي إِسْرَائِيلَ الْبَحْرَ فَأَتِّوْا عَلَىٰ قَـوْم يَعْكُفُـونَ

عَلَىٰ أَصْنَام لَّهُمْ وَقَالُوا يَا مُوسَى اجْعَلِ لَّنَا إِلَّهَا كَمَا لَهُ مْ آلِهَةٌ وَقَالَ إِنَّكُمْ قَوْمٌ تَجْهَلُون) فأهلك الله تبارك وتعالى فرعون وجنوده وجعلهم عبرة لمن كان له عقل، هذا خزي في الدنيا وفي الآخرة نار وعـذاب ودمـار. قـال الله تعالـي فـب سـورة غافـر: (فُوَقَاهُ الله مُسِّينًا تِ مَا مَكَرُوا وَحَاقَ بِآلِ فِرْعَوْنَ سُوءُ الْعَذَابِ) وهكذا أُنجِز الله وعِده وأهلكَ الظِّلمة، قـال الله تعالى فَى سورة الأعِراف: (وَأُوْرَثْنَا الْقَوْمَ الَّذِينَ كَانُوا يُسْتَضْعَفُونَ مَشَارِقَ الأرْض وَمَغَارِبَهَا الَّتِي بَارَكْنَا فِيهَا وَتَمَّتْ كُلِمَتُ رَبِّكُ الحُسْنَىٰ عَلَىٰ بَنِي إِسْرَائِيل بِمَا صَبَرُوا وَدَمَّرْنَا مَا كَانَ يَصْنَعُ فِرْعَوْنُ وَقَوْمُهُ وَمَا كَانُوا يَعْرشُونَ) وفي الحديث الشريف عن النبي صلى الله عليه وسلم: قال: إن الله يمهل الظالم حتى إذا أخذه لم يفلته. هذا هو الظلم، فإن مرتعه وخيم ولا يفلح الظالم مهما علا أمره. فيا إخوة العقيدة والدين، يا مسلمي بورما، اصبروا وما صبركم إلا بالله. نعم ماتت القلوب فلا ترون ناصرا ولا من يأخذ بأيديكم ولكن الله تبارك وتعالى يرى كل شيء والخلق عياله ولايدع الظالم يرتع ويتمتع، لا تحزنوا فالبوذيون قاتلهم الله سيجزون عن قريب كما جوزي فرعون وجنوده وأنت أيها الخائن الذي تحكم على شعب بورما وقد قُتل في ملكك آلاف من المسلمين، الآن تظلم وغدا تُجزى، سيأتى إليك أبناء خالد ويقذفونك في مزبلة التاريخ، اعلم أيها الفاجر الكافر الظالم! المُلك قد يدوم مع الكفر ولن يدوم مع الظلم، واعلم أيضاً ربما بالظلم تستطيع أن تملك كل ما تريد ولكن بدعوة مظلوم تفقد كل ما ملكت.



نعسم ماتست القلوب فسلا تسرون ناصسراً ولا مسن يأخسذ بأيديكسم ولكسن الله تبسارك وتعالسي يسرى كل شسيء والخلسق عيالسه ولايسدع الظالسم يرتسع ويتمتسع، لا تحزنوا فالبوذيسون قاتلهسم الله سسيجزون عسن قريسب كمسا جسوزي فرعسون وجنسوده



#### أخيراً إلى الأمة الإسلامية

ورسالتي الأخيرة أوجهها إلى جميع الأمة الإسلامية الراقدة، لقد سجل التاريخ عار بورما. لقد سجل الندل والخزي الذي أصاب المسلمين في بورما وفي الشام وفي فلسطين وغيرها من البلاد. اعلموا أن كل من يدعى الإسلام ولايهم أمر المسلمين فقد خان الله ورسوله والمسلمين، والله لا يحـبُ الخائنيـن. كيـف تلقَـونَ ربكـم وقـِد ركنتـم إلى الدنيـا وتركتـم الإســلام وراءكــم ظهريــاً. يــا أمــة الإسلام! أما آن الأوان لنرفع عنا الخزى والعار؟ أمِّا قال الله تبارك وتعالى: (إنَّا لَنَنْصُرُ رئسلنا وَالَّذِينَ آمَنُوا فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَيَوْمَ يَقُومُ الأشْهَادُ). فما هذا الهوان؟ وقد أصبحنا لا تجفّ لنا عين، إلى متى هذا الرقود؟ إلى متى نغرق في النوم ونشخر؟ فلا نامت أعين الجبناء. إن القرآن هو مصدر كل خير ولكنه هُجر، والسنة خير هدى ولكنها تركت والجهاد ذروة سنام الإسلام ولكن تركناه، ولا يكره الجهاد إلا منافقٌ ولا خير في أمة تركت الجهاد، فإنها ستذل وتكون كالماشية ليس لها حام ولا راع، والذئاب تأتيها من كل حدب وصوب.

يا أمة الإسلام! إن اليهود والنصاري يبذلون كل ما | **الأُلوار** يملكون ليمحوا الحق ويطفئوه، قال الله تعالى: (إنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا يُنفقُونَ أَمْوَالَهُمْ لِيَصُدُّوا عَن سَبيل اللَّهَ). قوموا وجاهدوا الكفر والطأغوت، فقد طال الليل، وكثرت الآمال، وأدمعت العيون، وتقطعت قلوب إخواننا وأبناءنا وأخواتنا، وهنا أذكر حديثا عن النبي صلى الله عليه وسلم لعل الله يحدث بعد ذلك أمراً ويقيم به بطلا ويحقق ما نتمناه بإذنه تعالى وليعذبَ بأيدينا الكفار ويخزيهم ويشفى صدور قوم مومنين ويذهب غيظ قلوبهم، قال عليه الصلاة والسلام: يوشك الأمم أن تداعى عليكم كما تداعى الأكلة إلى قصعتها. فقال قائل: ومن قلة نحن يومئذ؟ قال: بل أنتم يومئذ كثير، ولكنكم غثاء كغثاء السيل، ولينزعن الله من صدور عدوكم المهابة منكم، وليقذفن الله في قلوبكم الوهن، فقال قائل: يا رسول الله، وما الوهن؟ قال: حب الدنيا وكراهية الموت. وما علينا إلا البلاغ المبين.

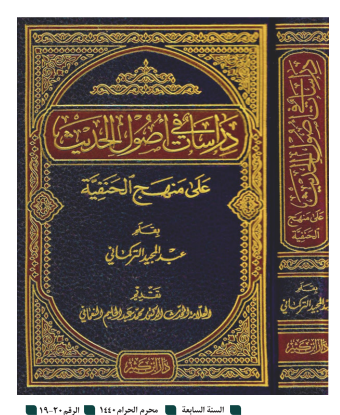


## التعريف بكتاب دراسات في أصول الحديث على منهج الحنفية

#### عبدالغفار ميرهادي

ذلك، وهي غير قليلة في كتب المصطلح. الثاني: المباحث التي لها دخل في الاستنباط، وتتفرع عليها الأحكام وتتغير بتغيرها. فدراسة النوع الأول والنظر فيه من وظيفة كل محدث وراوية، فلا يختلف فيه حنفي ولاشافعي ولاحنبلي من حيث هو هو، نعم! خالف فيه البعض عن رأيه الخاص لا عن كونه منتسباً إلى مذهب من المذاهب، فهذا النوع ليس مما يهمني في هذه الرسالة. وأما دراسة النوع الثاني والنظر فيه هو الذي يهمني، فهو من وظيفة الأصوليين والفقهاء، وكل من له صلة بالحديث، وقد اختلفت فيه أقوال الفقهاء وتضاربت فيه مذاهب الأصوليين، فعقدوا له (باب السنة) في غيم مناهب أصول الفقه، وأشبعوا الكلام هناك».(ص:۴) بعمل الباحث كتابه على مقدمة وتمهيد وسبعة بعال الباحث كتابه على مقدمة وتمهيد وسبعة أبواب، الباب التمهيدي يتضمن ثلاثة مباحث:

تخرج الأستاذ عبدالمجيد توماج التركماني -حفظه الله-من دار العلوم بكراتشي، ودرس التخصص في الحديث وأصوله في الجامعة الإسلامية بنوري طاون بكراتشي، لزم العلامة الدكتور عبد الحليم النعماني -حفظه الله-رئيس قسم التخصص في الحديث، وكتب رسالته «دراسات في أصول الحديث على منهج الحنفية» تحت إشرافه، فجاء كتابه من أحسن الكتب المؤلفة في الموضوع، وملاً فراغاً هائلاً، وطبع من بيروت، تربو صفحاته على ٧٠٠صفحة، ثم لخصه وسماه «المدخل في أصول الحديث على منهج الحنفية» وسيكون له شأن في الأوساط العلمية دراسة وقراءة. المتداول في المدارس الدينية تدريس شرح نخبة الفكر للحافظ العلامة ابن حجر العسقلاني -رحمه الله- في فن أصول الحديث وهو كتاب نافع ونال حظاً وافراً من القبول عند العلماء والمدارس، لكنه على أصول المذهب الشافعي وعلى طريقة المحدثين، ولا يخفى أن هناك أصولاً تختلف للحنفية المحدثين، وإنما تظهر نتيجة الاختلاف في المسائل الفقهية، وكانت هذه الأصول مبعثرة في كتب المتقدمين كالأئمة الثلاثة والإمام البزدوي والدبوسي والجصاص وغيرهم من الأئمة الكرام، كانت الحاجةُ ماسةً في تدوين كتاب على منهج الحنفية -لاسيما في العصر الحديث- فقام لهذه المهمة فضيلة الأستاذ عبدالمجيد توماج التركماني خير قيام وألف كتابه هذا. يقـول الكاتـب فـى مقدمـة الكتـاب: «ممـا يجـب أن يُتنب له هنا هو أن هذه الرسالة ليست كعامة كتب أصول الحديث، تجمع المباحث التي ورد في هذه الكتب بكاملها، فعامة كتب أصول الحديث تشتمل على نوعين من المباحث: الأول: المباحث التي ليست لها أثر في الاستنباط والاستخراج، كرواية الآباء عن الأبناء، ورواية المدبّع، وتاريخ مواليد الرواة ووفياتهم وما إلى



77

الأول: نصوص التأصيل لأئمة الحنفية المتقدمين الثاني: أصحاب الكتب (من الحنفية) في الأصول الثالث: الإمام القدوري وكتاب التجريد وذكر من خـص من أئمة الحنفية أصول الحديث بتصنيف. الباب الأول: في تقسيم الأخبار إلى المتواتر والمشهور والآحاد. وأطنب فيها. الباب الثاني: في تعارض الخبر والقياس وبحث فيه عن تقديم أو تأخير الخبر على القياس (عندالحنفية) بالتفصيل. الباب الثالث: في الانقطاع، وتحدث فيه عن الانقطاع في الباطن وهو أن يخالف خبر الواحد كتاب الله، وسنة رسوله الثابتة وغير ذلك، الذي يعبر عنه الأصولييون بي، شرائط قبول أخبار الآحادي والانقطاع في الظاهر وهو الإرسال وتعريف المرسل عند الحنفية وشرطه وحكمه وحجيته و... الباب الرابع: طرق التحمل والأداء.

> الباب الخامس: أقوال الصحابة -رضى الله عنهم-الباب السادس: الجرح والتعديل

الباب السابع: التعارض والترجيح بين الأخبار.

يقول العلامة عبدالحليم النعماني المشرف للرسالة في تقريظه عليها: الأبواب السبعة كلها ذات أهمية، وقد عالجها الكاتب بحسن وإتقان، إلا أن منها ما يفوق أهمية، منها: باب تعارض الخبر والقياس، وقد تفحص الكاتب كتب الحنفية وسبرها، ونقدها وأثبت أن خبر الواحد مقدم عند الحنفية على القياس، وأن فقه الراوي ليس بشرط في قبول خبر الواحد. وكذلك باب الانقطاع، وكانت هذه المسألة بحاجة إلى التحقيق والبحث، فأطَّال الكاتب فيها النفِّس، وأجاد وأحسن، ولم يترك جانباً منها إلا أشبع فيه الكلام. على أن كل مبحث من هذا الكتاب جميل متقن. ولا شك أن الكتاب -ككاتب مستقل في أصول حديث الحنفية- يمثل اللبنة الأولى في هذا الباب وأن مجال الفحص والتحقيق مفتوح على مصراعيه.

#### ُ الْأُستَاذُ عَبدالمجيدُ التّركمانيّ وتدريسَهُ الكتاّبِ في جامعة أنوار العلوم خيرآباد

دعت الجامعة المؤلف لتدريس كتابي شرح نخبة الفكر للحافظ ابن حجر العسقلاني -رحمه الله-وكتابه المدخل في أصول الحديث على منهج الحنفية لعشرين يوماً في الإجازة الصيفية، ابتدأت هذه الدورة من ١٤ذي القعدة وانتهت في الثاني من

ذي الحجة، كان الأستاذ يقارن بين مذهب الحنفية اللَّالوار والمحدثين، ويركّن على موقف الحنفية في الخلافات. حضر عدد من العلماء من ضواحي خيرآباد والطلاب المدورة، ولا شك في أنهم استفادوا كثيراً. العلامة عبدالحليم النعماني حفظه الله برواية تلميذه طلبت من الأستاذ في اليوم الأخير من هذه الدورة أن يتحدث عن العلامة عبدالحليم النعماني -حفظه الله- فقال: ولـد الأستاذ سـنة ١٣٤٧ق وهـو الآن فـي ٩٢ من عمره، حنفي المذهب، وجشتى الطريقة وكان شيخه في الطريقة الشيخ نفيس شاه الحسيني -رحمه الله- من أخص تلامذة شيخ الإسلام حسين أحمد المدنى -رحمه الله- إنه شديد التأثر منه، مولع به. ثم أردف قائلاً: كلمّا يأتي ذكر النبي -صلى الله عليه وسلم- لم يملك عينيه وهما تسحان الدموع سحّاً. كان متأثراً من أخيه الأكبر العلامة عبدالرشيد النعماني صاحب كتاب مكانة الإمام أبي حنيفة في الحديث، وكتاب الإمام ابن ماجة وكتابه السنن، وكذلك متأثراً بالعلامة عبد الفتاح أبىي غدة رحمه الله صاحب التأليفات الكثيرة والتعليقات النافعة، ويحب الشيخ العلامة المفتى محمد تقى العثماني حفظه الله. معاملته الطيبة

> قد دعانى غير مرة إلى بيته، وقد أراني كثيرا من كتبه ورسائله، وكان معلماً ومربياً ناجحاً، كان يبذل حنانه وودّه وشفقته عليّ، ولم يكن يألو جهداً في تربية الطلاب. تخصصه

> العلامة النعماني حفظه الله متخصص في معرفة الكتب والرجال، وإليه المنتهى في ذلك، وله مهارة في معرفة الأسماء وضبطها والكني، أخذ شهادة الدكتوراه في موضوع (المكتبات في العالم الإسلامي طول التاريخ) لأول مرة من جامعة كراتشي، وكان متأثراً من كتاب الأعلام للزركلي. وقال الأستاذ عبدالمجيد: قرأت شرح النخبة على الأستاذ النعماني حفظه الله، ثم ذكر إسناده إلى صاحب الكتاب الحافظ ابن حجر العسقلاني -رحمه الله- وأجاز تدريسه وروايته للمشتركين في الدورة.



## واحة الشعر العربي

مقتبس من ديوان الإمام الشافعي (رحمه الله)



رأيت العلم صاحبه كريم ولو ولدته آباء لئام وليس يزال يرفعه إلى أن يُعظم أمره القوم الكرام ويتبعونه في كل حال كراعي الضأن تتبعه السوام فلولا العلم ماسعدت رجال ولاعرف الحلال ولا الحرام.

و أيضا منه

العلمُ مغرسُ كلِّ فخرِ وَاكُذَرْ يَفُوتُك فَخْرُ ذَاكَ المَغْرَسِ وَاحُذَرْ يَفُوتُك فَخْرُ ذَاكَ المَغْرَسِ وَاعلم بأنَّ العلم ليس ينالهُ منْ هَمُّهُ في مَطْعَمً أَوْ مَلْبَسِ إِلاَّ أَخُو العِلمِ الَّذِي يُغْنَى بِهِ في حالتيه: عاريا أو مكتسي في حالتيه: عاريا أو مكتسي فاجعل لنفسكَ منهُ حظاً وافراً فاجعل لنفسكَ منهُ حظاً وافراً وَعَبسِ وَاهْجُرْ لَهُ طِيبَ الرُّقَادِ وَعَبسِ فَلَعَلَّ يَوْماً إِنْ حَضَرْت بِمَجْلِسِ فَخِر ذَاكَ المَجلسِ كنتَ الرئيس وفخر ذاك المجلسِ



واحبدا تفرد بخلقه وملكه وتدبيره وتصريف شيؤونه رزقا وقدرة وفعلا وإحياء وإماتة ونفعا وضرا ولا ربُّ سواه ويفعل وحده ما يشاء ويحكم ما يريد، يعز من يشاء وينل من يشاء، بيده ملكوت السموات والأرض وهو على كل شيء قدير، وله الأمر كله، وبيده الخير كله، ليس له شريك في أفعاله، لا غالب على أمره، وهو غنى عما سواه. وأما النكتة الثانية هي معرفة النفس، حقارتها وهوانها، وا عجبًا لمن يتكبر في الأرض وغُر بربه الذي يرعاه وبيده الرياح، بيده العواصف وبيده الأمصار وبيده إنبات النبات، وبيده مسببات الأمراض. بأي شيء يفتخر الإنسان وهو خلق من نطفة قذرة، ألم يسمع هذا المسكين ربه الكريم يقول: أنا الحي الـذي لا أمـوت، فـإن أطعتمونـي جعلتكـم خالديـن لاّ تموتون في جنة عرضها السموات والأرض، أنيا الملك الذي لا أزول، هلموا أطيعوني أجعلكم ملوكا، كلما دعوتموني أجبتكم، كلما سألتموني أعطيتكم. أيفتخـر الإنســان بنفســه ووجــوده متعلــق بشــروط لــو منعت عنه الهواء يموت، لو حيل بينه وبين الماء يموت، ولو منع عنه الطعام إلى أمد معلوم يموت، لو حرمته من ألزوجة يختل توازنه، لو حرمته من الأولاد يشعر بالقلق، فوجود اللإنسان قائم على غيره، على شروط لا يملكها لكن وجود الله سِبعانه وتعالى ذاتى، لذلك قال الله تعالى: قُلْ هُوَ اللَّهُ أَحَد اللَّهُ الصَّمَدُ. يا أيها الأعزاء! لا تنسوا أن أركان الكفر أربعة: الكبر، وهو مانع عن الإيمان والإنقياد، والحسد هـو مانع عـن النّصيحة، والغضب وهـو مانع عـن العدل والآخر الشهوة وهي مانع عن التفرغ للعبادة. إن امتناع قريش عِن الإيمان إنما هو بسبب الكبر وهذا دليل على أن منشأ الإعراض عن الإيمان والإصرار على الكفر هو التكبر، والكبر يصرف الإنسان عادة عن النظر في الحق ويؤدي إلى التكذيب به ويجعل المتكبر غافلًا عن آيات الله الدالة على عظمة الله، فإن تحبوا أن تصلوا إلى حلاوة الإيمان فانخلعوا عن رداء الكبر، فإنه رداء لا يحسن إلا بالله تعالى، المتكبر العزيز العظيم الجبار القهار، وكونوا متواضعين لرب العالمين وءامنوا بجميع صفاته وأسمائه الحسني. وفي الأخير نسأل الله أن يجعل لنا في هذه الدنيا محطات نتزود فيها بالإيمان ونمحو

ما علق بقلوبنا من آثار الذنوب و الغفلات.

قد قدمت إليكم في هذه المقالة نبذة عن غاية هامة يدور حولها القرآن والأحاديث النبوية وأسأل الله ليفيدكم بهذا المكتوب فائدة تتجلى في أعماق قلوبكم لتحصيل الفوز والفلاح في دار الفناء والبقاء. وهذه الغاية هو شيء قيم لا يقابله ثروة ولا قدرة وهو هدف حقيقي آلكل مسلم، وهو الذي نسته القلوب وأصبح الإنسان لخلوها عنه غريقاً في لجة بحر عقائده الفاسدة وواقعا في مهب الرياح الهائجة المخربة للعقائد الإسلامية والعواطف الدينية فصار الإنسان جثة هامدة تحملها الدهر على أكتافه. هذا الشيء الثمين المنسي هو الإيمان، وهو الذي تطيب به المرارات والمكاره ويضيء الله به الطرق المظلمة لوصولنا إلى السعادة والكمال ويحرك به سواكن القلوب ويحيى موات النفوس وتظل أعناق الطغاة والمستكبرين خاضعين له، لأنه هو أشد قوة يسيطر على العالم، على ملوكه وحكامه وعلى المجتمعات والمؤسسات والأفراد والأديان، فإنه أقوى مصدر يأتي بالسعادة والفلاح ويهب الأمن والصلاح وهو منبع نور يبيد الظلمة وينير الوجِود ويسحق الضلالة ويقيم الهداية. فيا عجبا، مع الأخِذ بنظر الاعتبار بهذه القوة الإيمانية، نرى أناسا مضطربين في عصرنا هذا، لا يستقر لهم قرار لأجل ما أحاطتهم من العقبات والصعوبات، وإنهم يدقون كل باب إلا باب الإيمان لينجوا بأنفسهم عنها وينغمسوا في السكون والرفاه وهم لا يدرون أن أزمة الإيمان هي أزمة الأزمات ومصيبة المصائب وكارثة الكوارث. فيتبدئ ظلام داج نراه في العالم السائر بهذه القوة الإيمانية التي ركبوها صحابة النبي -صلى الله عليه وسلم- وصاروا أعلاما وقدوة للإنسانية وما زالوا مشاعل نور تستضيء بها الأجيال. فإلى متى تجري هذه الفكرة الخاطئة في الأذهان الحائرة بأن السعادة والنجاة في ما يتفتش عنه الإنسان في مشارق الأرض ومغاربها، وفي الأحزاب والأفراد والحكومات والتعديلات وإن الحقيقة تظهر أن السعادة ليس إلا في الإيمان. والآن أشير إلى نكتتين ذهبيتين اللتين تفجران الإيمان في القلوب وتعينان الإنسان على النجاح والفلاح: النكتة الأولى هي معرفة الله بأسمائه وصفاته، وتتحقق هذه المعرفة بالاعتقاد بأن لهذا الكون ربا

49

# الأنوار أنباء الجامعة



## أنباء العالم

\* حضر عدد من أساتذة دارالعلوم مكي \*«همدان» عاصمة السياحة الآسيوية لعام ٢٠١٨ بزاهدان كالدكتور عبيدالله بادبا، والشيخ عبدالرحمن محمد جمال، والأستاذ أدهم سباهي الاسلامية الايرانية كعاصمة السياحة الآسيوية بدعوة من الجامعة لإلقاء بعض المحاضرات

تم اختيار مدينة «همدان» غرب الجمهورية لعام ٢٠١٨ للميلاد، وذلك خلال الإجتماع الثانسي للطلاب في موضوعات متنوعة ليومين. لمنتلدي حوار التعاون الآسيوي (ACD) الذي أقيم مؤخراً بمدينة «سيام ريب» في كمبوديا.

\* عقدت الجامعة مباريات في الخطابة، واختبارات إحصائية في مادة التفسير، \* ندوة للمسلمين الجدد بالعاصمة الأرجنتينية بوينس والنحو، والصرف، ومنحت للفائزين جوائر. آيرس

جوائز لبعض الناشطين في مجال اللغة العربية.

يُقيم المركز الثقافي الإسلامي بالعاصمة الأرجنتينية \* عقدت الجامعة الاختتامية للنادي العربي، ومنحت «بوينس آيرس» - ندوةً تثقيفية للمسلمين الجدد تتضمن الندوة الإسلامية محاضرات تشمل أساسيات العقيدة الإسلامية والفقه، بالإضافة \* تخرج في الجامعة هذا العام ٣٧ طالبا، ٢٧من الجدد، كما يُقيم المركز على هامش الندوة مأدبةً إلى تنظيم بعض الحلقات الدراسية للمسلمين إفطار وغداء للحضور؛ المصدر: شبكة الألوكة.

البنين، و ١٠من البنات، وأقيمت حفلة تكريم لهم.

\* انعقدت جلسة الخيّرين مساء السبت ٢٤ شعبان المعظم حضرها عدد كبير من أعلنت السعودية، إطلاق موسم العمرة

\* طبعت ترجمة كتاب (كشف الباري شرح ووفق ما نقلته صحيفة «عكاظ» السعودية، أعلنت وزارة صحيح البخاري) للشيخ سليم الله خان-رحمه الحج والعمرة، تقديم موسم العمرة، ليبدأ أول شهر محرم، الله-، في خمسة مجلدات، نقله إلى الفارسية بدلا مما هو معتاد في كل عام اعتبارا من أول صَفر. أستاذ الحديث ورئيس قسم التخصص في الفقه بالجامعة عبدالأحد حنفي-حفظه الله-.

> \* عقدت الجامعة في الإجازة الصيفية دورات متنوعة فى التفسير، وأصول الحديث، والأدب العربي، والترجمة والإنشاء الفارسي، والصرف، والنحو.

\*السعودية تطلق موسم العمرة أول محرم المتبرعين وقدّموا من أموالهم إلى الجامعة. مبكرًا، ليبدأ بعد ١٠ أيام؛ بهدف زيادة أعداد المعتمرين، وفقًا لـ«رؤية المملكة ٢٠٣٠». خلال العام الماضي، تجاوز عدد المعتمرين من خارج المملكة، ٧ ملايين، حسب تقارير صحيفة سعودية. والعام الماضي، أعلنت الرياض «رؤية السعودية ٢٠٣٠)، التي تستهدف خفض اعتمادها على النفط كمصدر رئيس للدخل، وتنويع الإيرادات المالية. المصدر: المجتمع



عَنْ أَبِي سَعِيدِ الْخُدْرِيِّ - رضي الله عنه - عَنْ رَسُولِ اللهِ صَلَّى اللهُ عَنْهُ وَسَلَّمَ قَالَ: « سَيَأْتِيكُمْ أَقْوَامُ يَطْلُبُونَ الْعِلْمَ فَإِذَا رَأَيْتُمُوهُمْ فَقُولُوا لَهُمْ مَرْحَبًا مَرْحَبًا بِوَصِيَّةٍ رَسُولِ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَاقْنُوهُمْ قُلْتُ لِللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَاقْنُوهُمْ قُلْتُ لِللهَ عَلَيْهِ مَا اقْنُوهُمْ قَالَ عَلَمُوهُمْ ( ووه ابن ماجه ٢٤٧

عن أبي هريرة-رضي الله عنه-قال: كان رسول الله -صلى الله عليه وسلم- يقول: «اللهم انفعني بما علّمتني، وعلّمني ما ينفعني، وزدني علما، والحمد لله على كلّ حال» رواه الترمذي (۲۵۹۹)



19\_20

#### إلى القرّاء الكرام

مجلّة الأنوار تصدر برئاسة الشيخ عبدالمجيد رجبعلي زاده وتحت إشرافه وتوجيهاته، وهو عرف منذ باكورة مساعيه العلمية و الدعوية بالمرونة والتحرّز عن أي فكريحمل إفراطاً وتفريطاً في الدين ولايزال يدعو إلى ذلك بمواعظه ونصائحه ويسعى أن يدرَب الجيل الجديد وأصحاب القلم على مجانبة أي اصطدام فكري وعقائدي مع الفرق الأخرى وهو مع ذلك يتألّم لأوجاع العالم الإسلامي ويهتم بأمور المسلمين لتكون كلمة الله هي العليا وكلمة الكفرهي السفلى، ويرى أن المدارس الدينية معاقل حصينة لصيانة حقيقة الإسلام ونشر التعاليم الصحيحة المستنبطة من القرآن والسنّة والصدع بالحق وتوجيه الشعب نحو الأهداف المنشودة الحقة وإنقاذه عن الانحرافات والضلالات.

#### فالجلِّمنهذاالمنطلق تحتضن أهدافاً تدعو إليها بالقلم وهي كالتالي:

- التصوير الدقيق للإسلام وتبليغ الكتاب والسئت
- ✓ الدعوة إلى التوسّط والاعتدال في الفكر والعقيدة
- توعية الأمّة لمواجهة الحركات الهذامة كالاستشراق والتبشير
- 🗸 تثقيفالجيلالجديد وتربيته تربيت ثقافية إيمانية إسلامية بحيث يجيب كافة حاجات المجتمع ويوائم مع مستجدًات العصر
  - 🗸 إحياء تراث خراسان الثقافي والتعريف برجالها من الدعاة والمحدثين والمفسرين والفقهاء واللغويين
    - أداءالأمربالمعروفوالنهي عن المنكربالقلم
    - للدعوة إلى اتحاد جميع الاتّجاهات الدينيّة
    - اعادة الثقة الينفوس الشباب بأن الإسلام لايزال غضاً طرياً لا تبلى جدّته

