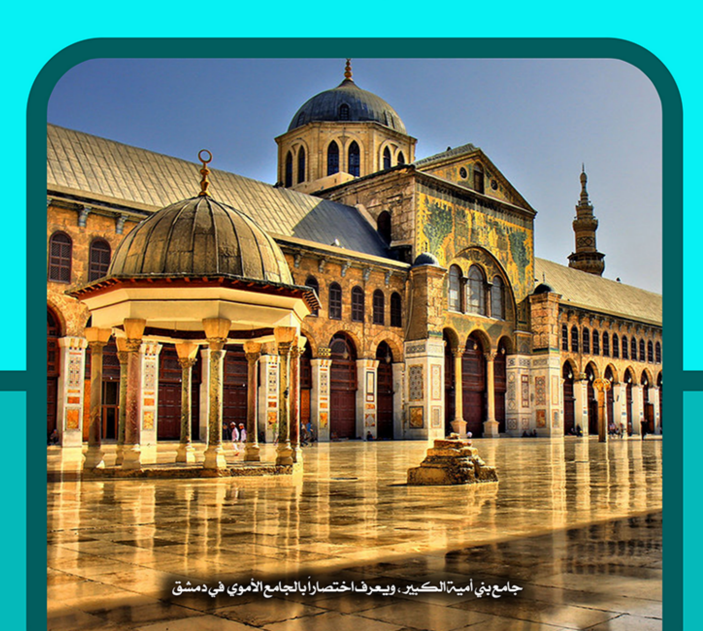


مجلّة إسلامية, ثقافية, دعوية, علمية تصدرها جامعة أنواز العلوم خير آباد. تايباد. خراسان السنة الثامنة، الرقم 10-11، خي المعدة 111

محمدصلى الله عليه وعلى آله وسلم رائد الأدب العربي المحاسبي وحمه الله ورسالته واقع مرير لابذله من علاج واقع مرير لابذله من علاج ما هو الأدب و من هو الأديب؟ حديث حديث الرأي والعقيدة



- maring the first con-

عن عائشة -رضى الله تعالى عنها- قالت:

سألتُ رسول الله عليه عن الطاعون، فأخبرنى أنه: "عذاب يبعثه الله على من يشاء، وأن الله جعله رحمة للمؤمنين، ليس من أحد يقع الطاعونُ فيمكث في بلده صابراً محتسباً، يعلم أنه لا يصيبه إلا ما كتب الله له إلا كان له مثل أجرشهيد"

رواه البخاري3474.

عن عبدالله بن عمر-رضى الله عنهما-: أقبل علينا رسولُ اللهِ عَيْهُ فقال:

يا معشرَ المهاجرين خمسُ خِصالٍ إذا ابتليتم بهنَّ وأعوذُ باللهِ أن تدركوهنَّ لم تظهرِ الفاحشةُ في قومٍ قطُّ حتّى يُعلِنوا بها إلّا فشا فيهم الطَّاعون والأوجاعُ الَّتى لم تكُنْ مضت في أسلافهم الَّذين مضَوْا ولم ينقُصوا المكيالَ والميزانَ إلّا أُخِذوا بالسِّنين وشدَّةِ المؤنةِ وجوْرِ السُّلطانِ عليهم ولم يمنعوا زكاةَ أموالِهم إلّا مُنِعوا القطْرَ من السَّماءِ ولولا البهائمُ لم يُطروا ولم يَنقُضوا عهدَ اللهِ وعهدَ رسولِه إلّا سلَّط اللهُ عليهم عدوًّا من غيرهم فأخذوا بعضَ ما في أيديهم وما لم تحكُمْ أَمَّتُهم بكتابِ اللهِ من غيرهم فأخذوا بعضَ ما في أيديهم وما لم تحكُمْ أَمَّتُهم بكتابِ اللهِ تعلى ويتخيَّروا فيما أنزل اللهُ إلّا جعل اللهُ بأسَهم بينهم الم اللهُ بأسَهم بينهم الما اللهُ والترهيب والله الله الله الله الله السُهِ الله والترهيب والتره والترهيب والترهيب والترهيب والترهيب والترهيب والتره والتره والترهيب والترهيب والترهيب والترهيب والترهيب والترهيب والترهيب والتره



رامدادم الزم رامدادم الزم

ترحب المجلة باقتراحات المفكرين و أصحاب اليراع في حركتها نحو إيجاد الوعي و الصحوة الإسلامية في الأمة، و تستدعي مساهمة جميع الكتّاب و أصحاب القلم في دورها الثقافي.

#### مجلة الأنوار

مجلّة إسلامية، ثقافية، دعوية، علمية تصدر من جامعة أنوارالعلوم خيرآباد\_تايباد المشرف العام: الشيخ عبدالمجيد رجبعلي زادة رئاسة التحرير: الأستاذ عبدالواحد المؤمني (علي بائي)

المراسلات: إيران-خراسان-تايباد-خيرآباد-جامعتم أنوارالعلوم، مجلم الأنوار. الموقع: WWW.ANVARWEB.NET

| 7                      | حديث لكل حديث /عبدالمجيد خداداديان            |
|------------------------|-----------------------------------------------|
| ٤                      | الرأي و العقيدة / احمد امين                   |
| دب العربي/ مجتبى أمتي٥ | محمد صلى الله عليه وعلى آله وسلم رائد الأه    |
| .ي                     | ما هو الأدب و من هو الأديب/عبدالغفار ميرهاد   |
| ري۱۱                   | المحاسبي رحمه الله ورسالته /محمود ميرسرو      |
|                        | واقع مرير لا بدّ له من علاج/عبدالله ميادادبور |
| ظري ١٤                 | الإيمان القوي اقتضاء الظروف الراهنة / إلياس ن |
| ١٧                     | العربي أكمل اللغات/محمد شه بخش                |
|                        | يا أمتَّ محمد ـصلى الله عليه وعلى آله وس      |
| ١٩                     | جانبيجي                                       |
| ٠٠٠                    | كن جليبيب زمانك / إدريس اسحاقي                |
|                        | طلوع شمس الإسلام مرة ثانية بعد غروبها رعب     |
|                        | الإنسانية في انهيار وما النجاة؟ / قاسم نوري   |
|                        | العلامت محمد إقبال اللاهوري رحمه الله/ مص     |
|                        | هادم اللذات؛ الموت/عبدالمعزشيخ جامي           |
|                        | اتفاقية «سايكس بيكو» الافتراق الأبدي لل       |
|                        | مع السعداء/سجاد حيدريان                       |
| ق فاحص ٣٥              | واعتصموا بحبل الله جميعاً ولا تفرقوا / إسحا   |
|                        | إلى الإسلام/سيد محمد ماري                     |
|                        | تزود أيها الطالب/قاسم حسيني                   |
|                        | آخر نصائح للشيخ شهاب الدين الشهيدي رحه        |
| ٤١                     | جامعت«أنوار العلوم خير آباد»/سعيد خواننده     |
|                        | فتاوى الأنوار / ابراهيم يوسف بور              |
|                        | مقابلة مع المشرف على الكتاتيب / محمد أح       |
|                        | أملمتلدني رمجتبى أمتي                         |
|                        | كرة القدم/مجتبى أمتي                          |
|                        | منكسر الأصنام؛ /عبدالمجيد خداداديان           |
|                        | فقه الدعوة في كلام شيخ سعد حفظه الله          |
|                        | الصف الرابع                                   |
|                        | قفشامخا / لغازى جمل رحمه الله                 |
|                        | الأدب منحة ربانية / مجتبى أمتى                |
|                        | اقتراح لأهل الدعوة/عبد المجيد خداداديان       |
|                        | قاموس اللغات والتعابير/سيد محمد طاهر سيد      |

«العالم متغير، وكل متغير حادث، فالعالم حادث»

قل من لم يسمع بهذه القاعدة، القاعدة التي تحكي عن تغير العالم، ولا شكّ أنه كما قيل، فلو لم يكن كذلك لما حمِيَت سُويقات الأخبار، فكل يوم خبر، وكل ساعة حدث، حتى وإن أكثر القنوات تذيع الأخبار مرتين في النهار، مرة في المساء، وأسسّت قنوات ومواقع خاصة بالأخبار، تذيع الأحداث ليل نهار، في كل ساعة أخبار جديدة، ساخنة، مما جعل الأرض بما رحبت قرية صغيرة.

لا تهمني تلك القنوات، ولا يهمني كل ما يذاع فيها من الأخبار، بل تهمني كيفية الحصول على الموقف الصحيح من كل حدث في أسرع وقت، بل رجا قبل أن يحدث الحدث أو يُسمع به، الموقف الصحيح الذي يضمن لصاحبه الأمن الكامل وراحة البال، ويجب أن يتخذه كل شخص حينما يسمع أي حدث وأي خبر.

أعلم أن الأمر رجا يبدو صعباً أو محالاً، وكل يطرح أسئلة ويقدم احتجاجات: لا بد أن يصبر المتتبع للأخبار حتى تعلَن آراء الخبراء والمتخصصين، ثم يبحث فيها عن الموقف الصحيح، وهذا الأسلوب سليم وليس بسريع، وآخر يقول: لا يمكن أن يكون الشخص على موقف صحيح من الأحداث قبل أن تحدث، هذا مجرد ادعاء فارغ ليست له حجة، وكل يطرح معارضات على ضد هذا الاقتراح.

لكنه في رأيي ممكن، بل سهل، أقول على سبيل المثال تقريباً وتسهيلاً للمسألة، لا شك أن الجرائم التي تحدث على وجه الأرض في مختلف أنواعها وفروعها تخرج عن حدّ الحصر

والضبط، فهل من المعقول أن يصبر الناس بعد ارتكاب كل جريمة حتى يصدر المتخصصون والخبراء آراءهم فيها، ثم يسوطوها ويبحثوا فيها عن موقف سليم ورد صحيح، بل جعلت لذلك قوانين، وكل قانون يشمل عدداً كبيراً من الجرائم، كل سلطان وضع قوانين لمن تحت سلطانه، وبذلك يعلم المجرم قبل ارتكاب الجريمة مصيره لو قبض الشرطة عليه، وكل بلد كذلكم رسم قوانين لمواطنيه.

وكذلكم هذا العالم برحبه لا يخرج من سلطان سلطان ومن حكم حاكم ومن مُلك مَلِك، وهذا السلطان أيضًا جعل لمن تحت سلطانه شرائع وقوانين، وشتان ما بين هذا الملك وتلكم الملوك، هذا الملك ملكه أزلي لا ابتداء له وأبدي لا انتهاء له، ملكه لا يرول ولا يحول، هذا الملك لا يجور ولا يحابي وملكه لا يرام ولا يُضام، وشتان ما بين هذه الشريعة وتلكم الشرائع، شريعة الله ثابتة، قائمة، عادلة، شافية، كافية، ناموس الله ليس فيه مثقال ذرة من جور وبغي، للظلوم حتماً فيه بلا شك منصور، والظالم حتماً فيه بلا شك منهور، لا يتعرج عنه أحد، كل بالنسبة إليه سواء، ولا يستثنى منه أحد.

فإذا وقف أحد على شرع الله وطبقه على خط حياته لم يفاجئه حدث من أحداث الحياة، فكلما حدث حادث سرعان ما حدّد موقفه، بل كان على استعداد وموقف سليم قبل أن يقع، فلا تُقلقه كثرة الأحداث، ولا يُشوّشه اختلاف آراء الخبراء، ولا تشغله متابعة قنوات الأخبار.

جاء «كورونا» وهو من أحدث الأحداث، فأقلق الناس،

وحيرتهم آراء الخبراء، فمنهم من يقول: إنه من صنع البشر، ومنهم من يقول غير ذلك، وكذلكم اختلفت آراء الأطباء، فكل يوم رأي جديد، ولا يزال بعض الناس شاخصة أبصارهم إلى أفواه الأطباء حتى يعلنوا أن الحلَّ قد حلَّ، وأن الدواء قد جاء، وأن اللَّقاح له قد باح. فهؤلاء لا يزالون في حيرة من أمرهم وقلق واضطراب وتشويش، وكثير من الناس كانوا في أمن ورغد من العيش، إلا أن متابعة الأخبار جعلتهم مكتئبين، محبَطين بعد ما كانوا آمنين مطمئنين في بيوتهم، لا يترصدهم أي خطر.

بينها كان العارفون بشرع الله آمنين، مطمئنين في جوف الأحداث والأخطار على مرّ التاريخ.

جاء «كورونا» فكانت كل يوم للخبراء والمحللين رأي وموقف، ولم يند الواقفون بشرع الله على تذكير قوانين ثابتة لن تنقص الأيام من كفاءتها. منها: «فَلَوْلَا إِذْ جَاءَهُمْ بَأْسُنَا تَضَرَّعُوا»

«إِنَّ اللَّهَ لَا يُغَيِّرُ مَا بِقَوْمِ حَتَّىٰ يُغَيِّرُوا مَا بِأَنْفُسِهِمْ» «وَمَـا كَانَ اللَّـهُ لِيُعَذِّبَهُـمْ وَأَنْـتَ فِيهِـمْ وَمَـا كَانَ اللَّـهُ مُعَذِّبَهُـمْ وَهُـمْ يَسْـتَغْفْرُونَ»

> «وَلِلَّهِ جُنُودُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَكَانَ اللَّهُ عَزِيزًا حَكِيمًا» «وَإِذَا مَرِضْتُ فَهُو يَشْفِين»

> > فزادهم إيماناً وقالوا حسبنا الله ونعم الوكيل.

هؤلاء ثبتوا ولم يتحيروا، ولم ينزعجوا، ولم يَقلقوا، ولم يَضطربوا، وعلموا أن «كورونا» ليس إلا مخلوقاً من أصغر المخلوقات، وهو ليس إلا تحت سلطان شرع الله، فقابلوه به، وعلموا أن لهم أجلاً مكتوباً ولم يكونوا ليستأخرون عنه ساعة ويستأخرون، فما الداعي إذاً للقلق والاضطراب على جمر الأوهام.

وهناك خبر وحدث آخر وهو صفقة القرن، ربا نسيه القوم بعدما انطفأت ناره، وكسدت سوقه، فيا عجباً كل العجب لمن تولى كبر هذه الفضيحة العظمى، هل تُراهم قرأوا كتاب الله مرة واحدة وفيه كل ما فيه من التحذير عن موالاة الكفار ولا سيما اليهود والتمسك بحبلهم المتآكل والانخداع بأشراكهم المزيفة: «يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لاَ تَتَّخِذُوا بِطَانَةً مِنْ دُونِكُمْ لاَ يَأْلُونَكُمْ خَبَالاً وَدُّوا مَا عَنِتُمْ قَدْ بيَنَا لَكُمُ الْإَيْفَ الْزَيْنَ آمَنُوا لاَ تَتَّخِذُوا الْبَعْضَاءُ مِنْ أَفْوَاهِهِمْ وَمَا تُخْفِي صُدُورُهُمْ أَكْبَرُ قَدْ بيَنَا لَكُمُ الْآيَاتِ إِنْ كُنْتُمْ تَعْقلُونَ، هَا أَنْتُمْ أُولَاء تُحِبُّونَهُمْ وَلاَ يُحِبُونَكُمْ عَلَيْكُمُ الْأَنَامِلَ مِنَ الْغَيْظِ قُلْ مُوتُوا بِغَيْظِكُمْ إِنَّ اللَّهَ عَلِيمٌ عَلَيْكُمُ الْأَنَامِلَ مِنَ الْغَيْظِ قُلْ مُوتُوا بِغَيْظِكُمْ إِنَّ اللَّهَ عَلِيمٌ عَلَيْكُمُ الْأَنَامِلَ مِنَ الْغَيْظِ قُلْ مُوتُوا بِغَيْظِكُمْ إِنَّ اللَّهَ عَلِيمٌ عَلَيْكُمُ الْأَنَامِلَ مِنَ الْغَيْظِ قُلْ مُوتُوا بِغَيْظِكُمْ إِنَّ اللَّهَ عَلِيمٌ عَلَيْكُمُ الْأَنَامِلَ مِنَ الْغَيْظِ قُلْ مُوتُوا بِغَيْظِكُمْ إِنَّ اللَّهَ عَلِيمٌ عَلَيْكُمُ الْأَنَامِلَ مِنَ الْغَيْظِ قُلْ مُوتُوا بِغَيْظِكُمْ وَإِنْ تُصْبُولُ وَتَقُوا لَا يَضُوثُكُمْ كَيْدُهُمْ وَإِنْ تُصْبُولُ وَتَقُوا لَا يَضُرُّكُمْ كَيْدُهُمْ مَ شَيْئًا اللَّهَ مَا يَعْمَلُونَ مُعِيطًى (آل عمران ١٨١ عمران ١٨٠)

«يَـا أَيُّهَـا الَّذِيـنَ آمَنُـوا لَا تَتَّخِـذُوا الْكَافِرِيـنَ أَوْلِيَـاءَ مِـنْ دُونِ الْمُؤْمِنِـينَ أَثُرِيـدُونَ أَنْ تَجْعَلُـوا لِلَّـهِ عَلَيْكُـمْ سُـلْطَانًا مُبِينًـا» (نساء ١٤٤)

«يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا تَتَّخِذُوا عَدُوِّي وَعَدُوَّكُمْ أَوْلِيَاءَ تُلُقُونَ إِلَيْهِمْ بِالْمَوَدَّةِ وَقَدْ كَفَرُوا مِا جَاءَكُمْ مِنَ الْحَقِّ يُخْرِجُونَ الرَّسُولَ وَإِيَّاكُمْ أَنْ تُوْمِنُوا بِاللَّهِ رَبِّكُمْ إِنْ كُنْتُمْ خَرَجْتُمْ جِهَادًا فِي سَبِيلِي وَابْتِغَاءَ مَرْضَاتِي سُرُّونَ إِلَيْهِمْ بِالْمَوَدَةِ وَأَنَا أَعْلَمُ فِي سَبِيلِي وَابْتِغَاءَ مَرْضَاتِي سُرُّونَ إِلَيْهِمْ بِالْمَوَدَةِ وَأَنَا أَعْلَمُ مَنْكُمْ فَقَدْ ضَلَّ سَوَاءَ إِلَيْهِمَ مِنْكُمْ فَقَدْ ضَلَّ سَوَاءَ السَّبِيلِي (الممتحنة ١)

«يَا أَيُّهَا الَّذِيـنَ آمَنُـوا لَا تَتَّخِـذُوا آبَاءَكُمْ وَإِخْوَانَكُـمْ أَوْلِيَـاءَ إِنِ اسْتَحَبُّوا الْكُفْرَ عَـلَى الْإِيمَـانِ وَمَـنْ يَتَوَلَّهُـمْ مِنْكُـمْ فَأُولَٰئِكَ هُـمُ الظَّالِمُـونَ» (توبـة ٢٣)

«يَـا أَيُّهَـا الَّذِيـنَ آمَنُـوا لَا تَتَّخِـذُوا الْيَهُـودَ وَالنَّصَـارَىٰ أَوْلِيَـاءَ بَعْضُهُـمْ أَوْلِيَاءُ بَعْضِ وَمَـنْ يَتَوَلَّهُـمْ مِنْكُـمْ فَإِنَّـهُ مِنْهُـمْ إِنَّ اللَّـهَ لَا يَهْـدِي الْقَـوْمَ الظَّالِمِـينَ» (مائـدة ٥١)

«يَـا أَيُّهَـا الَّذِيـنَ آمَنُـوا لَا تَتَّخِـذُوا الَّذِيـنَ اتَّخَـذُوا دِينَكُـمْ هُـزُوًا وَلَعِبًا مِـنَ الَّذِيـنَ أُوتُـوا الْكِتَـابَ مِـنْ قَبْلِكُـمْ وَالْكُفَّـارَ أَوْلِيَـاءَ وَاتَّقُـوا اللَّـهَ إِنْ كُنْتُـمْ مُؤْمِنِـينَ» (مائـدة ٥٧)

«يَـا أَيُّهَـا الَّذِيـنَ آمَنُـوا لَا تَتَوَلَّـوْا قَوْمًـا غَضِـبَ اللَّـهُ عَلَيْهِـمْ قَـدْ يَئِسُـوا مِـنَ الْآخِـرَةِ كَـمَا يَئِـسَ الْكُفَّـارُ مِـنْ أَصْحَـابِ الْقُبُـورِ» (ممتحنــة ۱۳)

«تَـرَىٰ كَثِيرًا مِنْهُمْ يَتَوَلَّـوْنَ الَّذِيـنَ كَفَـرُوا لَبِئْسَ مَـا قَدَّمَـتْ لَهُـمْ أَنْفُسُهُمْ أَنْ سَخِطَ اللَّـهُ عَلَيْهِـمْ وَفِي الْعَـذَابِ هُـمْ خَالِـدُونَ وَلَـوْ كَانُـوا يُؤْمِنُـونَ بِاللَّـهِ وَالنَّبِـيِّ وَمَـا أُنْـزِلَ إِلَيْـهِ مَـا اتَّخَذُوهُـمْ أَوْلِيَـاءَ وَلٰكِـنَّ كَثِيرًا مِنْهُـمْ فَاسِـقُونَ

لَتَجِـدَنَّ أَشَـدًّ النَّـاسِ عَـدَاوَةً لِلَّذِيـنَ آمَنُـوا الْيَهُـودَ وَالَّذِيـنَ أَشَرُكُـوا» (مائـدة ٨٠،٨١،٨٢)

هذه حال قوم بحثوا عن الربح من وراء آراء بعض الخبراء والمتخصصين والمحلّلين، ولا شك أنهم لو نظروا في شرع اللّه عرفوا حالهم ومآلهم.

وفي الأخير أخاطب الخبراء والمحللين الغافلين عن شرع الله الذين يؤثرون أوهاماً مختلقة، مفتراة على نواميس ثابتة، شاملة، كافية، وافية والمولعين بهم بواحد من تلكم النواميس: «قُلْ أَأْنتُمُ أَعْلَمُ أَمْ اللَّهُ؟!»

## الرأي والعقيدة



أحمد أمين

فرق كبير بين أن ترى الرأي وأن تعتقده، وإذا رأيت الرأي فقد أدخلته في دائرة معلوماتك، وإذا اعتقدته جرى في دمك، وسرى في مخ عظامك، وتغلغل إلى أعماق قلبك.

ذو الرأي فيلسوف، يقول إني أرى الرأي صواباً وقد يكون في الواقع باطلاً، وهذا ما قامت الأدلة عليه اليوم، وقد تقوم الأدلة على عكسه غداً، وقد أكون مخطئاً فيه، وقد أكون مصياً.

أما ذو العقيدة فجازم بات لا شك عنده ولا ظن، عقيدته هي الحق لا محالة، هي الحق اليوم وهي الحق غداً، خرجت عن أن تكون مجالاً للدليل، وسمت عن معترك الشكوك والظنون.

ذو الرأي فاتر أو بارد، إن تحقق ما رأى أبتسم ابتسامة هادئة رزينة، وإن لم يتحقق ما رأى فلا بأس، فقد احترز من قبل بأن رأيه صواب يحتمل الخطأ، ورأى غيره خطأ يحتمل الصواب، وذو العقيدة حار، متحمس، لا يهدأ إلا إذا حقق عقيدته. هو حرج الصدر، لهيف القلب، تتناجى في صدره الهموم، أرَّق جفنه وأطال ليله تفكيرُه في عقيدته، كيف يعمل لها، ويدعو إليها، وهو طلق المحيا، مشرق الجبين، إذا أدرك غايته، أو قارب بغيته.

ذو الرأي سهل أن يتحول ويتحور، هو عبد الدليل، أو عبد المصلحة، تظهر في شكل دليل، أما ذو العقيدة فخير مظهر له ما قاله رسول الله: «لو وضعوا الشمس في يميني والقمر في شمالي على أن أدع هذا الذي جئت به ما تركته» وكما يتجلى في دعاء عمر -رضي الله عنه-: «اللهم إيماناً كأيمان العجائز»

لقد رووا عن «سقراط» أنه قال: «إن الفضيلة هي المعرفة» وناقشوه في رأيه، وأبانوا خطأه، واستدلوا بأن العلم قد يكون في ناحية، وكثيراً ما رأينا أعرف الناس بمضار الخمر شاربها، وبهضار القمار لاعبه.

ولكن لو قال سقراط: إن الفضيلة هي العقيدة، لم أعرف وجهاً للرد عليه، فالعقيدة تستتبع العمل على وفقها لا محالة، قد ترى أن الكرم فضيلة ثم تبخل، والشجاعة خيراً ثم تجبن، ولكن محال أن تؤمن بالشجاعة والكرم ثم تجبن أو تخل.

العقيدة حق مشاع بين الناس على السواء، تجدها في السنج، وفي الأوساط، وفي الفلاسفة. أما الرأي فليس إلا

للخاصة الذين يعرفون الدليل وأنواعه، والقياس وأشكاله. والناس يسيرون في الحياة بعقيدتهم، أكثر مما يسيرون بآرائهم، والمؤمن بعقيدته يرى ما لا يرى الباحث برأيه، قد منح المؤمن من الحواس الباطنة والذوق ما قصر عن إدراكه زرالقياس والدليل.

الناس إنها يخضعون لذي العقيدة، وليس ذوو الرأي إلا ثرارين لا يعملون، عنوا بظواهر الحجج أكثر مما عنوا بالواقع، لا يزالون يتجادلون في آرائهم حتى يأتي ذو العقيدة فيكتسحهم.

قد يجود الرأي وقد ينفع، وقد ينير الظلام وقد يظهر الصواب، ولكن لا قيمة لذلك كله ما لم تدعمه العقيدة، وقلً أن تؤق أمة من نقص في الرأي، ولكن أكثر ما تؤق من ضعف في العقيدة، بل قد تؤق من قبل كثرة الآراء أكثر مما تؤق من قبل كثرة الآراء

الرأي جثة هامدة، لا حياة لها ما لم تنفخ فيها العقيدة من روحها، والرأي كهف مظلم لا ينير حتى تلقي عليه العقيدة من أسعتها، والرأي مستنقع راكد يبيض فوقه البعوض، والعقيدة بحر زاخر لا يسمح للهوام الوضيعة أن تتولد على ظهره، والرأي سَديم بتكوس، والعقيدة نجم يتألق.

ذو الرأي يخضع للظالم وللقوي، لأنه يرى أن للظالم والقوي رأياً كرأيه، ولكن ذا العقيدة يأبي الضيم وهقت الظلم، لأنه يؤمن أن ما يعتقده من عدل وإباء هو الحق ولا حق غيره.

ومن العقيدة ينبثق نور باطني يضيء جوانب النفس، ويبعث فيها القوة والحياة، يستعذب صاحبها العذاب، ويستحف بالأهوال، وما المصلحون الصادقون في كل أمة إلا أصحاب العقائد فيها.

الـرأي يخلـق المصاعـب، ويضـع العقبـات، ويصغـي لأمـاني الجسـد، ويثـر الشـبهات، ويبعـث عـلى الـتردد، والعقيـدة تقتحـم الأخطـار، وتزلـزل الجبـال، وتلفـت وجـه الدهـر، وتغير سير التاريخ، وتنسـف الشـك والـتردد، وتبعـث الحـزم واليقـين، ولا تسـمح إلا لمـراد الـروح.

ليس ينقص الشرق لنهوضه رأي، ولكن تنقصه العقيدة، فلو منح الشرق عظماء يعتقدون ما يقولون لتغير وجهه وحال حاله، واصبح شيئاً آخر، وبعدُ، فهل حُرِم الأيمان مهبط الإمان؟

# صلى الله عليه وسلم العرب

## من المحاضرات التي تم القاءها في الجامعة

الحمد لله نحمده ونستعينه ونستغفره ونؤمن به ونتوكل عليه، ونعوذ بالله من شرور أنفسنا وسيئات أعمالنا، من يهده الله فلا مضل له، ومن يضلله فلا هادي له، ونشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، ونشهد أن سيدنا وحبيبنا وشفيعا وسيدنا ومولانا محمداً عبده ورسوله.

قبل أن ألقي محاضرتي هذه أتوجه بالشكر نحو المعنيين والمقيمين لهذا الملتقى القيم، ملتقى يستهدف من خلال هذه المحاضرات تقوية الأدب العربي، والاطلاع على ذخائر هذه اللغة والأدباء الذين توارثوا هذا الأدب جيلاً بعد جيل، وكابراً عن كابر، هذا من فضل الله تبارك وتعالى ومنته علينا، أخص بالذكر الأساتذة المشفقين، الأعزاء، والطلبة النشطاء، الذين نشطوا في عقد هذا الملتقى، بارك الله فيهم، حياهم الله تبارك وتعالى، أوصلهم الله إلى جميع مقاصدهم، ما يحبها ويرضاها الله تبارك وتعالى. أما المحاضرة التي سأتكلم عنها، محاضرة قيمة تحدى الله بها جميع الخلائق، منذ جاء محمد -صلى الله عليه وسلم- إلى أن تقوم الساعة.

قـال الله تبـارك وتعـالى عـن أدب محمـد -صـلى الله عليـه وسلّم- وعـن كلامـه القيـم: «وَمَا يَنْطِـقُ عَـنِ الْهَـوَىٰ، إِنْ هُـوَ إِلَّا وَحْـيٌ يُوحَـىٰ» (النجـم/٤)

وقال الله تبارك وتعالى عن معلمه الذي علمه الأدب ليكتبون ولا ليتكلم به الخلائق، خلقاً أميا وأمة أمية لا يكتبون ولا يحسبون: «هُوَ الَّذِي بَعَثَ فِي الْأُمِّيِّينَ رَسُولًا مِنْهُمْ يَتْلُو عَلَيْهِمْ آيَاتِهِ وَيُزَكِّيهِمْ وَيُعَلِّمُهُمُ الْكِتَابَ وَالْحِكْمَةَ وَإِنْ كَانُوا مِنْ قَبْلُ لَفِي ضَلَالٍ مُبِينِ»

الخطاب والتخاطب من قبل نبي بعث لإنقاذ أمة لا تعرف الكتابة ولا تحسب، هذا الخطاب

والحديث عنه أيضاً في غاية من الصعوبة.

ولكن الله تبارك وتعالى حفظ نبيه -صلّى الله عليه وسلّم-وعصمه من الخطأ إذ قال: «عَلَّمَهُ شَدِيدُ الْقُوَىٰ» (النجم/٥) معلمه جبريل -عليه السلام- سفير الله تبارك وتعالى إلى أنبياءه -عليه السلام-.قال: «عَلَّمَهُ شَدِيدُ الْقُوَىٰ، ذُو مِرَّةٍ فَاسْتَوَىٰ، وَهُوَ بِالْأَفُقِ الْأَعْلَىٰ» (النجم/٥-٧)

وقال رسول الله -صلّى الله عليه وسلّم- في حديث مشهور رواه الأمّه المشهورون: «أوتيت جوامع الكلم». وقال -صلّى الله عليه وسلّم- في رواية أخرى: «أنا أفصح العرب، غير أني من قريش واستُرضعت في بنى سعد»

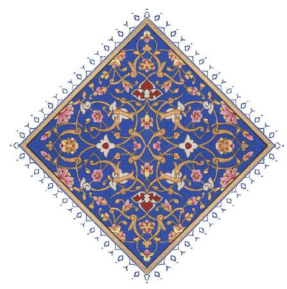
في هـذا الجـزء مـن الحديـث يشـير رسـول الله-صـلّى اللّـه عليـه وسـلّم- إلى فخر وافتخار أنـه -صـلّى اللّـه عليـه وسـلّم- اسـترضع، اسـترضعته الحليمـة السـعدية، تكلـم بالفصاحـة والبلاغـة كإنسـان إضافـة إلى مـا رزقـه اللّـه سبحانه وتعـالى مـن بيـان تـام.

قالت أم المؤمنين عائشة -رضي الله عنها-: «ما كان رسولُ الله -صلّى الله عليه وسلّم- يسرد سردَكم هذا، ولكنه كان يتكلم بكلامٍ يبينه فصلٌ يحفظُه من جلسَ إليه»

هـذا خصـال ً الأديـب، رسـول الله -صـلّى الله عليـه وسـلّم- كان أدىياً.

وفي رواية أخرى عن عائشة أم المؤمنين -رضي الله عنها-: «أَنَّ النبيَّ ﷺ، كَانَ يُحَدِّثُ حَدِيثًا لـو عَدَّهُ العادُّ لَأَحصاهُ» كلام قصير، مختصر، يقع في القلب.

قال هند ابن أبي هالة -رضي الله عنه- من أدب النبي -صلّى



يقول الإمام ابن القيم الجوزية ارحمه الله- في الأدب النبوي وفي بلاغته -صلى الله عليه وسلّم- والله عليه وسلّم- يأخذ القلوب، ويسبي الأرواح، ويشهد بذلك أعداءه، وكان إذا تكلم تكلم بكلام مفصل تكلم تكلم بكلام مفصل مبين، ليس بهذا مسرع، ولا يحفظ، ولا ينقطع، ولا ينقطع، تخلله السكتات بين أفراد الكلام، بل هديه فيه أكمل الهدى»



اللّٰه عليه وسلّم- الرفيع: «كَانَ رَسُولُ اللهِ -صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ- طويلَ السكوت، لَا يَتَكَلَّمُ فِي غَيْرِ حَاجَةِ، يَفْتتَحُ ْكَلَامهَ وَيَخْتتمُـهُ بِأَشْـدَاقِهِ [أي : كان يفتح فاه، يتكلم جيـداً، لم يكن ليجعل الآخرين في مشقة، بل كان يفتح فاه ويُسمع من حضر عنده] يَتَكَلَّمُ بِجَوَامِعِ الْكَلِمِ، لا يتكلم إلا فيما يعنيه، ولا يتكلم إلا فيما يبغى الثواب» وهذا من أدب الأديب. قال الجاحظ وهو من أمَّة الأدب، الذي اشتهر أنه من أمَّة الأدب وذاع صيته وصارت كتبه مشهورة وانتشرت في الآفاق، وفي الأوساط الأدبية، وهو يصف أدب النبي -صلّى الله عليه وسلّم-: هـو الـكلام الـذي قل عـدد حروفه، وكثر عـدد معانيـه، وجل عن الصنعة، [أي من التصنع والتكلف، بعض الناس يتكلفون ويتصنعون] ونُـزِّه عـن التكلـف [كان -صـلَّى اللَّه عليـه وسلّم- كما قال تبارك وتعالى: «وَمَا أَنَا مِنَ الْمُتَكَلِّفينَ» لا أتكلف في الري، في اللباس، في الدعوة، في الأدب، في كل شيء «وَمَا أَنَا مِنَ الْمُتَكَلِّفِينَ». كيف وقد عاب رسول الله-صلّى اللُّه عليه وسلِّم- في أحاديثه التشديق، شأن الذي يتكلم ويكون ثرثاراً كثير الكلام، يريد أن يجلب الآخرين فقط، لا يريد أن يدخل في قلوبهم شيئاً، وجانب أصحاب التعقيد] يقول الجاحظ مستغرباً كلامه، معجَباً به: «استعمل المبسوط في موضع البسط؛ والمقصور في موضع القصر، إذا أراد أن يبسط مسألة فبسطها وإذا أراد أن يقصر فقصرها، وهجر الغريب الوحشي [أي الكلام الغريب الذي لم تسمعه العرب ولم تألفه قلوبهم، بل كان يتكلم ما ألفته العرب] فلم ينطق إلا عن ميراث حكمة [كانت الحكمة تنزل على قلب رسول الله -صلّی اللّٰه علیه وسلّم- فبتلك

الحكمة كانت الكلمات تتدحرج على لسانه، ولم يتكلم إلا بكلام قد حُف بالعصمة، وشُيدٌ بالتأييد [من قبل من؟ من قبل جبريل عليه السلام-. «عَلَّمَهُ شَدِيدُ الْقُوَىٰ» يُسِّر بالتوفيق، وهذا الكلام الذي ألقى الله المحبة عليه وغشاه بالقلوب، وجمع بين المهابة والحلاوة، [كان الصحابة -رضي الله عنهم- جالسين عند رسول الله-صلى الله عليه وسلم- كأن على رؤوسهم الطير، لا يتحركون] وبين حسن الإفهام وقلة عدد الكلام هو مع استغنائه عن إعادته وقلة حاجة السامع عدد الكلام هو مع استغنائه عن إعادته وقلة حاجة السامع الى معاودته، لم تسقط له كلمة، ولا زلت له قدم، ولا بارت له حجة، ولم يقم له خصم [في الأدب العربي، هذا اعتراف الجاحظ] ولا أفحمه خطيب، بل يبذُ الخطب الطوال بالكلم القصار، ولا يلتمس إسكات الخصم إلا بما يعرفه الخصم [كان العرب مجلسه الأعرابي ثم يطرح مسألة، فلم يكن له بد يحضر مجلسه الأعرابي ثم يطرح مسألة، فلم يكن له بد من الرد عليه وإسكاته، فكان لا يسكته إلا بما يعرفه] ولا يحتج إلا بالصدق [اعترف بذلك أعدى أعداءه أبو جهل] ولا

أعداءه، وكان إذا تكلم تكلم بكلام مفصل مبين، ليس بهذا مسرع، ولا يحفظ، ولا ينقطع، تخلله السكتات بين أفراد الكلام، بل هديه فيه أكمل الهدي»

هذه كانت شهادات من الأدباء في الأدب النبوي، أما النهاذج وأمثلة من بلاغة فريدة من نوعها.

قـال السـيوطي -رحمـه اللّـه- «أفصـح الخلـق عـلى الإطـلاق سيدنا ومولانـا رسـول اللّـه -صـلّى اللّـه عليـه وسـلّم- حبيـب رب العالمـين.

قال الخطّابي وهو من كبار المحدثين وشراح الحديث: «ومن فصاحته -صلّى الله عليه وسلّم- أنه تكلم بألفاظ اقتضبها، لم تسمع من العرب قبله، ولم توجد في متقدم كلامها، كقوله: مات حتف أنفه، وحمي الوطيس، ولا يلدغ المؤمن من جحر مرتين. في ألفاظ عديدة تجري مجرى الأمثال» إذا سمعت العرب بهذه الكلمات لأول مرة دهشت وتحيرت، قال أبو جهل وهو أعدى أعداءه: «ما سمعنا كلاماً قط أعذب مما حدث به محمد»

كلام فيه العصمة، فيه الحكمة، فيه الرحمة، لأنه كما قال الرافعي في كتابه «البلاغة النبوية»: كان يتكلم عن قلب متقطع، جريح، فيه الأنين، يشبه أنين الأمهات» للإنسانية الحائرة، ويسعى في إنقاذها، وما أجمل تصويره تبارك وتعالى إذ قال: «فَلَعَلَّكَ بَاخِعٌ نَفْسَكَ عَلَىٰ آثَارِهِمْ إِنْ لَمْ يُؤْمنُوا بِهَٰذَا الْحَدِيثِ أَسَفًا»

أختم محاضرتي هذه بهذه الكلمات القصيرة، ما أردت التطويل، ولكني خفت أن تملوا، أكتفي بهذا القدر وأدعو الله تبارك وتعالى أن يتقبل مني ومنكم هذه المحاضرة، ويجعلها في ميزان حسناتنا، يوم لا ينفع مال ولا بنون إلا من أق الله بقلب سليم، وأشكر الأساتذة الأجلاء الذين حضروا المحاضرة، وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.

يستعين بالخلابة، ولا يستعمل المؤاربة، ولا يَهمز ولا يَلمز، ولا يستعين بالخلابة، ولا يستعمل المؤاربة، ولا يعجل، ولا يسهب ولا يحصر؛ ثم لم يسمع الناس بكلام قط أعم نفعاً ولا أصدق لفظاً، ولا أعدل وزناً، ولا أجمل مذهباً، ولا أكرم مطلباً، ولا أحسن موقعاً، ولا أسهل مخرجاً،

ولا أفصح عن معناه، ولا أبين عن فحواه - من كلامه - صلى الله عليه وسلم.

قال الأستاذ مصطفى صادق الرافعي في كتابه «إعجاز القرآن والبلاغة النبوية» [وفقني الله تبارك وتعالى في هذه الليالي بتصفح هذا الكتاب القيم الغالي، أنصحكم بمطالعته، قال فيه الدكتور يعقوب صروف شيخ المجلات العربية: «يجب على كل مسلم عنده نسخة من القرآن أن تكون عنده نسخة من هذا الكتاب عجيب جداً. تكلم في صفحات كثيرة عن إعجاز القرآن، ثم تكلم عن البلاغة النبوية في صفحات كثيرة.

يقول الرافعي -رحمه الله- في كتابه هذا: «ولم يعلموا أن هذه الفصاحة ما كانت إلا توفيقاً من الله تعالى إذا ابتعثه للعرب وهم قوم يقادون من ألسنتهم»

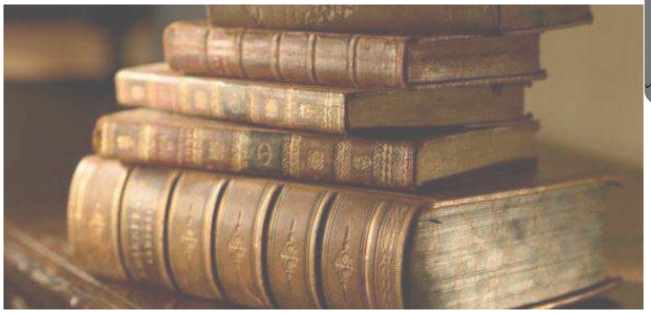
لم يأت بعد رسول الله -صلّى الله عليه وسلّم- يتكلم كما كان رسول الله-صلّى الله عليه وسلّم- يتكلم.

ويقول بعد فقرات، بعد ما تكلم عن الميزات البيانية لرسول الله عليه وسلّم-: «وليس في العرب قاطبة من جمع الله فيه هذه الصفات، وأعطاه الخالص منها، وخصه بجملتها، وأسلس له مآخذها وأخلص له أسبابها، كالنبي -صلّى الله عليه وسلّم-»

يقول الإمام ابن القيم الجوزية -رحمه الله- في الأدب النبوي وفي بلاغته -صلّى الله عليه وسلّم-: «إن كلامه -صلّى الله عليه وسلّم- يأخذ القلوب، ويسبى الأرواح، ويشهد بذلك

وسلم- باحد السوب ريد ما وهو أعدى أعداءه:

«ما سمعنا كلاماً قط أعذب مما حدث به محمد»



## ما هو الأدب ومن هو الأديب؟

من المحاضرات التي تم إلقاءها في الجامعة

عبدالغفار ميرهادي

الحمد لله رب العالمين والصلاة علي سيد المرسلين وخاتم النبيين محمد وآله وصحبه أجمعين ومن تبعهم بإحسان إلى يوم الدين.

حضرات الأساتذة الكبار والمشتغلين بالتربية والتعليم والطلبة الأعزاء أحييكم بتحية الإسلام وبتحية القرآن الذي جمعنا علي صعيد حب الأدب العربي ودراسته والغيرة عليه وإيثاره علي أدب البلاد والأوطان.

السلام عليكم ورحمة الله بركاته

سادتي الطلبة!

كثيرا ما نسمع كلمة الأدب، والآداب، والأديب والأدباء ونستخدم هذه الكلمة ولكن (عفوا) رجا لا نعرف معنى الأدب وتعريفه وعلومه وتاريخه وكتبه وفضله وهدفه، ففي هذا المجال أقدم وأذكر بالاختصار (مع اعترافي بأن الموضوع واسعة الأطراف و كثير الذيل) بعض ما يتعلق بموضوع الأدب العربي وأسأل الله تعالى أن يتقبل منا جميعا.

الأدب بسكون الدال هـو دعاء الناس إلى الطعام والأدبة، والمأدبة، والمأدبة: كل طعام صنع لدعوة أو عرس، قال صخر الغي يصف عقابا:

كأن قلوب الطير في قعر عُشِّها

نوى القسب ملقى عند بعض المآدب وفي الحديث عن ابن مسعود رضي الله عنه «إن هذا القرآن مأدبة الله في الأرض فتعلموا من مأدبته» شبّه القرآن بصنيع صنعه الله للناس لهم فيه خير ومنافع ثم دعاهم إليه. أدُب يأدب أدبا: ظرُف وصار أديبا. (أدّبه المعلم): علّمه الأدب وربّاه. وفي الحديث أدّبني ربي فأحسن تأديبي. (تأدّب) تلقى الأدب. (تأدب بأدبه) اقتدى بسيرته ومثله استأدب به.

هناك تعريفات كثيرة للأدب: هو الكلام المتضمن للأخيلة الدقيقة، والمعاني الرقيقة، أوالكلام الذي يؤثر علي النفوس، ويثير العواطف، ويهذّب النفس، ويرقق الحس والخيال، ويثقف اللسان.(تاريخ الأدب العربي ص٦٢)

وشرح بعض الأدباء كلمة الأدب بالسليقة والتناسب برعاية اللفظ والمسمّى، ورعاية التناسب بين الألفاظ، ورعاية أقدار الناس، واقتضاء الحال، وأكدوا علي أن يشتمل الكلام على المحامد، وحسن الأخلاق، لأنها مادة الأدب.

وقالوا أيضا: صياغة فنية لتجربة بشرية. وقيل: الأدب تعبيرعن الحياة، وسيلته اللغة وقيل: الأدب فن التعبير الجميل.

و قال ابن خلدون رحمه الله في مقدمته: إنما المقصود منه عند أهل اللسان ثمرته وهي الإجادة في فني: المنظوم

٦٢١م ومدّته حوالي مئة وخمسين سنة.

كان العرب قبل الإسلام أمة أمية غالبا، لم تنتشر فيهم الكتابة، فكان أكثر اعتمادهم على الذاكرة، وحيث إن الشعر أقرب إلى الحفظ، لذلك أكثر ما يحفظه لنا التاريخ من النثر الجاهلي لا يتعدى الأمثال والحكم وخطبا قصيرة وبعض الوصايا وسجع الكهان.

نهاذج من الأمثال: تسمع بالمعيدي خير من أن تراه. مواعيد عرقوب. ربّ قول أنفذ من صول.

والشعر أقوي قسم من أقسام الأدب الجاهلي وهو ديوان العرب ويحمل أغرز مادة أدبية للعرب قبل الاسلام. والعرب يقسمون الشعر إلى الفخر، والحماسة، والمدح، والعتاب، والغزل، والوصف، والحكم وغيرها من الأغراض.

ومن فحول الشعراء في العصر الجاهلي، امرء القيس، ولبيد بن ربيعة العامري، وعنترة بن شداد العسبي، والنابغة الذبياني.

العصر الثاني:

هو العصر الإسلامي ويشتمل عهد بني أمية، ويبدأ بظهور الإسلام وينتهي بقيام الدولة العباسية سنة ١٣٢هـ ق خفّ إقبال الناس على الشعر عندما انتشر الإسلام فيهم بتأثير مقتضيات الحياة الجديدة التي جاءهم بها الإسلام فقد شغلتهم شؤونهم وهمومهم وأفكارهم الجديدة، وتغيّر بها مجرى سلوكهم وحياتهم، فلم يكن يسعهم أن يشتغلوا بالشعر عثل ما استغلوا به في العهد الجاهلي. ولكنهم لم يتركوه بتاتا، بل لجأوا إليه كلما مست حاجتهم إليه بتحفظ واحتياط، وفي الحدود التي رسمها لهم القرآن الكريم كما ظهر في شعر الصحابة رضي الله عنهم كحسان بن ثابت وعبد الله بن رواحة الأنصاري وكعب بن مالك الأنصاري رضي الله عنهم.

ومن ضاذج شعر حسان بن ثابت في الحماسة والفخر والدفاع عن رسول الله صلى الله عليه وسلم:

هجوت محمد فأجبت عنه وعند الله في ذاك الجزاء أتهجوه، ولست له بكف فشرّكما الفداء هجوت مباركا برا حنيفا أمين الله شيمته الوفاء فمن يهجو رسول الله منكم وعدحه و ينصره سواء فإن أبي ووالده وعرضي لعرض محمد منكم وقاء

والمنشور على أساليب العرب ومناهجهم. علوم الأدب:

إنها علوم يحترز بها عن الخلل في كلام العرب لفظا وكتابة وهي ثمانية: اللغة، والصرف، والاشتقاق، والنحو، والمعاني، والبيان، والبديع، والعروض، والقوافي، ومنها فروع، وهي: الخط وقرض الشعر والإنشاء والمحاضرات والتواريخ.

(دائرة المعارف القرن العشرين فريد وجدي)

فضل الأدب وأهله وأهمية الأدب:

مرّ عمربن الخطاب رضي الله عنه على قوم يسيئون الرمي، فقرعهم، فقالوا: إنا قوم متعلمين، فأعرض مغضا، وقال: والله لخطؤكم في لسانكم، أشدّ علي من خطئكم في رميكم، سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم كان يقول: «رحم الله امرءً أصلح من لسانه».(أخرجه الخطيب في الجامع لأخلاق الراوي)

استأذن رجل على إبراهيم النخعي رحمه الله ، فقال: أبا عمران في الدار، فلم يجبه. فقال: أبي عمران فيالدار، فناداه: قل الثالثة وادخل. (معجم الأدباء)

وقال الأصمعي رحمه الله: قال لي أعرابي: ما حرفتك؟ فقلت: الأدب قال : نعم الشيء، فعليك به، فإنه ينزّل المملوك في حد الملوك. (معجم الأدباء)

ويقال: عليكم بالأدب، فإنه صاحب في السفر، ومؤنس في الحضر، وجليس في الوحدة، وجمال في المحافل، وسبب إلى طلب الحاجة. (معجم الأدباء)

ولله درّ الشاعر:

لكل شيء حسنٍ زيـــنة وزينة العالم حــسن الأدب قد يشــرف المرء بآدابــه فينا وإن كان وضيع النشب

وقال آخر:

من كان مفتخرا بالمال والنسب إنما فخرنا بالصعلم والأدب لا خرير في رجل حرّ بلا أدب لا، لا، وإن كان منسوبا إلى العرب

تاريخ الأدب:

إنه يبحث عن أحوال اللغة، نثرها ونظمها وأساليب الكتّاب في العصور المختلفه منذ نشأة اللغة وتتبّع مراحل تطوّرها، والأسباب التي كانت وراء تغيّر الأساليب، فقسّم الأدباء تاريخ الأدب العربي إلي العصور الآتية:

العصر الأول العصر الجاهلي:

وهو عصر ما قبل الإسلام وينتهي بسطوع شمس الإسلام في



ولكن حاجتنا وحاجة هذا العهد وحاجة العالم العربي بصفة خاصة، هي الأدب الهادف السليم، الدافق بالحيوية المتدفق بالقوة الذي يحمل رسالة سامية سهاوية، إنسانية، إسلامية عالمية.

> لـــساني صارم لاعيب فيه وبحرى لا تكـــدره الدلاء

> > العصر الثالث العصر العباسي:

يبتديء بسقوط دولة بنىأمية وينتهى بسقوط بغداد بأيدى التتار عام ٦٥٦ هـ ويشمل حكم البويهيين والحمدانيين والأخشديين والفاطميين والأندلسيين.

#### العصر الرابع:

عصر المغول والأتراك:يشمل عهد المماليك والغزنويين والمغول والعثمانيين في مصر والشام ووبلاد العجم.

العصر الخامس:

العصر الحديث ويبتدىء من حكم الأسرة العلوية مصر ويمتد إلى عصرنا هذه.

#### وأما كتب الأدب:

فقد ظهرت كتب كثيرة في الأدب العربي، أصولها كما قال ابن خلدون: أربعة دواوين وهي أدب الكاتب لابن قتيبة. وكتاب الكامل للمبرد، وكتاب البيان والتبيين للجاحظ، وكتاب نوادر لأبي على القالى البغدادي (ت ٣٥٦هـ) ألفه في مسجد القرطبة في الأندلس بعد أن رحل إليها من بغداد. وما سوى هذه الأربعة فتبع لها وفرع ، ومن الكتب المشهورة الأخرى: العقد الفريد لابن عبد ربه، ويتيمة الدهر للثعالبي، وكتاب الأغاني لأبيالفرج الأصبهاني ألفه في مدة خمسين عاما، جمع فيه ما عرفه من الأغاني التي كان خيرة المغنين ينشدونها، وأخبار شعرائها ومنشديها و المجالس التي أنشدت فيها... وعـرض لتاريـخ الموسـيقا العربيـة، وتاريـخ الأدب العـربي وأيـام

العرب وأخبارهم وأشعارهم.

ينبغى أن أذكر ما يقوله الأديب الأريب العلامة الندوى رحمـه اللـه عـن الأدب العـربي والأديـب، إنـه رحمـه اللـه يعتقد أنّ الأدب العربي أصيب بمحنة وهي تسلط أصحاب التصنع والتكلف على الأدب، الذين يتخذونه حرفة وصناعة ويتنافسون في تنميقه وتحبيره ليثبتوا براعتهم وتفوّقهم، وليصلوا به إلى أغراض شخصية محضة.

إنه يضيف أنّ الأدب قد يكون سقيما، إن القرآن يصف الأدب السقيم بكلمة لاأبلغ منها فيقول: «زخرف القول غرورا» نحن نعيش في عهد الزخرفة ، نحن نعيش في أدب مزخرف، ولكن حاجتنا وحاجة هذا العهد وحاجة العالم العربي بصفة خاصة، هي الأدب الهادف السليم، الدافق بالحيوية المتدفق بالقوة الذي يحمل رسالة سامية سماوية، إنسانية، إسلامية

ويقول: إنّ الأدب لايقدر على التأثير حتى يكون وراءه شخصية قوية، تفرض أثرها، وتفرض فكرها، ومنهج تفكيرها على هذه اللغة وعلى الشعراء والكتّاب كجلال الدين الرومي، ومصلح الدين سعدي الشيرازي، وإقبال وغيرهم، ويرجع السبب في تأثيرهم قوة شخصيتهم أولا وقوة العقيدة ثانيا، وقوة العاطفة ثالثا

فليكن الأديب صاحب قوة في شخصيته وذا عقيدة وذا عاطفة؛ لأن الأدب إذا تجرد من العاطفة القوية كان محاكاة أو مضاهاة، وكان أشبه مسرحية متل، فقوة العاطفة هي التي تضفى على الأدب القوة والخلود، وصلاحية الانتشار، والحلول في قرارة النفوس، والأديب إذا لم تكن عنده العاطفة فإنه أشبه ممثل. (نظرات في الأدب العربي)

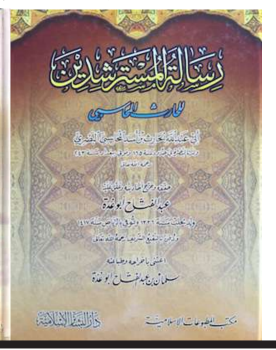
(اقتباسات من مقدمة كتاب رسالة المسترشدين وتقاريظ العلماء)

## المحاسبي

\_ رحمهالله\_

## ورسالته

محمود ميرسروري



الْأَنْبَاءِ مَا فِيهِ مُزْدَجَرٌ»

وقال الإمام الجنيد -رحمه الله-: «الحكايات جند من جنود الله تعالى يثبت الله بها قلوب الأولياء، فقيل له: «هل لهذا من شاهد؟!!! قال: «شاهد قوله تعالى: «وَكُلًّا نَقُصُّ عَلَيْكَ منْ أَنْبَاءِ الرُّسُل مَا نُثَبِّتُ بِه فُؤَادَكَ»

بُوعَنِدالله الحَامِثُ بَرَا

وقال أبو حنيفة -رحمه اللهه-: الحكايات عن العلماء ومحاسنهم أحب إلى من كثير من الفقه، لأنها آداب القوم وأخلاقهم وشاهد قوله تعالى: «أُولَئِكَ الَّذِينَ هَدَى اللَّهُ فَبهُدَاهُمُ اقْتَدِهْ» وقوله سبحانه: «لَقَدْ كَانَ فِي قَصَصِهِمْ عِبْرَةٌ لِأَولِى الْأَلْبَاب»

#### أقسام التصوف ومكانة المحاسبي

١- التصوف النقي

كتب الشيخ مفتي الديار المصرية الشيخ حسنين محمد مخلوف المتوفى سنة ١٤١٠ ه.ق «كان الإمام المحاسبي من الرعيل الأول من الصوفية الصادقين وكان إماماً في الفقه والحديث والكلام، وله في علومها عدة كتب، ومصنفات وأكثرها في التصوف وتهذيب النفس والزهد وآداب السلوك، والتصوف الإسلامي تربية علمية وعملية للنفوس وعلاج لأمراض القلوب وغرس للفضائل واقتلاع للرذائل، وقمع للشهوات وتدريب على الصبر والرضا والطاعات»

هو مجاهدة للنفوس ومكابدة لنزعاتها ومحاسبة دقيقة لها على أعمالها وتروكها، وحفظ للقلوب عن طوارق الغفلات وهواجس الحظرات وانقطاع عما يعوق السالك في سيره إلى الله، وزهادة في كل ما يلهي عن ذكر الله، ويعلق بالقلوب سواه وهو معرفة لله ويقين وتوحيد لله وتجيد وتوجه إلى

الحمـد للـه وكفـى والصـلاة والسـلام عـلى مـن اصطفـى وعـلى آلـه وصحبـه.

لقد عثرت على كتاب مفيد للسالكين والصالحين والواعظين ولقي هذا الكتاب من القبول والاستحسان والانتشار الكثير والترجمة إلى اللغات المختلفة، وهو كتاب دراسي في الأخلاق للفتية والفتيات، والطلبة والعلماء.

هذا الكتاب هو «رسالة المسترشدين لأبي عبد الله الحارث بن أسد المحاسبي البصري، ولد بالبصرة في حدود سنة ١٦٥ وتوفي ببغداد سنة ٢٤٣ -رحمه الله-

حققه وخرُج أحاديثه وعلَّق عليه عبد الفتاح أبو غدة الحنفي المحدث الشهير، المولود بحلب سنة ١٣٦٣ ه.ق وتوفي بالرياض ١٤١٧ ودفن بالبقيع -رحمه اللَّه-

قال سلمان بن عبد الفتاح أبي غدة: «إن هذا الكتاب من أهم كتب الوالد ومن أغلاها لديه، وقد وضع فيه خلاصة علمه وحلمه، وزبدة تجربته ومعرفته في هذا الفن. فكم وكم كتب هذه التعليقات ببكائه ورواها وسقاها بدموعه وزفراته.

فقد كان -رحمه الله- يرنو من هذا الكتاب أن يكون معلماً ومناراً وسراجاً لمن أحب الاستقامة من شبان وفتيات هذا العصر خاصة وعموم المستهدين عامة.

قال الشيخ أبو غدة -رحمه الله- فقد أكثرت فيها من الشواهو والوقائع والحكايات عن السلف تأييداً لما تضمنته «الرسالة» من الإرشاد والتوجيه أو النهي والتحذير ليكون ذلك أرجى قبولاً للنفوس وأدفع إلى العمل والامتثال وأطيب على القلب والفكر من الأمر والنهي الصريح المباشر وقد حسّن القرآن هذا الطريق وقررها فقال: «وَلَقَدْ جَاءَهُمْ مِنَ

الصوفية المقتدى بهم»

#### من أقواله:

- ١- لكل شيء جوهر، وجوهر الإنسان عقله، وجوهر العقل التوفيـق.
- ٢- خيار هذه الأمة الذين لا تشغلهم آخرتهم عن دنياهم ولا دنياهـم عـن آخرتهـم.
- ٣- حسن الخلق احتمال الأذي، وقلة الغضب، وبسط الوجه، وطيب الكلام.
  - ٤- من لم يشكر الله على نعمته فقد استدعى زوالها.
- ٥- كل زاهـد زهـده عـلى قـدر معرفتـه، ومعرفتـه عـلى قـدر عقله، وعقله على قدر قوة إمانه.
- ٦- الظالم نادم، وإن مدحه الناس، والمظلوم سالم وإن ذمه الناس، والقانع غني وإن جاع، والحريص فقير وإن ملك.
- ٧- من صحح باطنه بالمراقبة والإخلاص زين الله ظاهره بالمجاهدة واتباع السنة.
- ٨- لا يصلُح عبد إلا أصلح الله بصلاحه سواه، ولا يفسد عبد إلا أفسد الله بفساده غيره.
- ٩- صفة العبودية أن لا ترى لنفسك مُلكاً، وتعلم أنك لا ملك لنفسك ضراً ولا نفعاً.
- ١٠- الإخلاص إخراج الخلق من معاملة الله تعالى والنفس أول الخلـق.

#### من تأليفاته

- ١- «الرعاية لحقوق الله عز وجل» طبع في أوروبا ثم بمصر.
  - ٢- التوهم
  - ٣- رسالة المسترشدين
    - ٤- رسالة الوصايا
    - ٥- آداب النفوس
    - ٦- شرح المعرفة
  - ٧- بدء من أناب إلى الله
  - ٨- المسائل في الزهد وغيره
  - ٩- المسائل في أعمال القلوب والجوارح
  - ١٠- المكاسب والورع والشبه وبيان مباحها ومحظورها
    - ١١- ماهية العقل ومعناه واختلاف الناس فيه
      - ١٢- البعث والنشور
      - ١٣- كتاب في الدماء
      - ١٤- كتاب في التفكر والاعتبار
        - ١٥- رسالة المراقبة
- ١٦- التنبيه على أعمال القلوب في الدلالة على وحدانية الله
  - ١٧- كتاب العظمة
  - ١٨- القصد والرجوع إلى الله
    - ١٩-كتاب النصائح
  - ٢٠- مختصر كتاب فهم الصلاة

الله وإقبال عليه وإعراض عما سواه وعكوف على عبادته وطاعته ووقوف عند حدوده وتعبد بشريعته. فالتصوف كما ترى لب الشريعه وروحها وغرتها وحكمتها.

وقد قال سيد الطائفة الجنيد: «علمنا هذا مقيد بالكتاب والسنة، ومن لم يحفظ القرآن ولم يكتب الحديث لا يقتدى به في هذا الأمر، والطرق كلها مسدودة على الخلق إلا على من اقتفى أثر الرسول -صلّى اللّه عليه وسلّم- ذلك هو التصوف النقى من الشوائب الذي لم يخالطه زيغ ولا شطط، ولا جهل ولا ابتداع، وهو تصوف العلماء والنساك العارفين بالله القامِّين على حدود اللُّه المتمسكين بشريعته»

#### ٢- التصوف المنتحل المبتدع

وهناك تصوف زائف انتحله قديماً فئام من الناس وأشربوا تعاليم الباطنية الحلولية وتدثروا بدثار الصوفية، اجتذاباً للعامة، وتغريراً وخداعاً وتلبيساً ودسوا في تصوفهم إلحادهم ومقالاتهم الشنيعة في الدين إذلالاً للمسلمين، وقد كَشف خباءهم وفَنَّد مزاعمهم وأبطل تصوفهم كثيرٌ من الأمة، منهم الشيخ ابن تيمية والإمام ابن القيم -رحمهما الله-٣- التصوف المحترف المزوّر

وهناك آخرون انتسبوا إلى الصوفية زوراً واتخذوها سمة وحرفة وتوارثوا فيما بينهم بدعاً وشعارات زائفة، وتقاليد منكـرة يـبرأ منهـا التصـوف.

فإحقاقاً للحق وإنصافاً يجب أن لا يطلَق القول في ذم الصوفية والتصوف، بل يعطى كل فريق حقه من الذم أو

فليعرف القارئ أن الإمام المحاسبي صاحب الرسالة وأمثاله من الصوفية إنا هم من أولئك الصوفية الصادقين في نهجهم وأقوالهم وعلومهم.

#### ثناء الأمّة الكبار على المحاسبي

قـال الشـيخ الإمـام زاهـد الكوثـري -رحمـه اللُّـه-: «لقـد كان أثـر الإمام المحاسبي على الإمام الغزالي كبيراً، لقد تبطن الغزالي كتاب «الرعاية» في كتابه «الأصياد» أي في كشف أمراض النفس وعلمها وبيان طبقاتها وعلاجها.

قال العلامة «المناوى» في ترجمة المحاسبي في «الكواكب الدرية في تراجـم السـادة الصوفيـة» قـال أبـو منصـور عبـد القاهـر التميمي البغدادي: هـو إمام المسلمين في الفقه والتصوف والحديث والكلام، وقال غيره: «له المصنفات النافعة الجمة بحيث تبلغ نحو مائتي مؤلف وناهيك بكتابه «الرعاية» قال في «الإحياء» المحاسبي حبر الأمة في علم المعاملة وله السبق على جميع الباحثين عن عيوب النفس وآفات الأعمال وأغوار العبادات، كلامه جدير بأن يحكى على وجهه»

قال ابن حجر: «الحارث المحاسبي من أمّه الحديث والـكلام» وقـال الشـاطبي: «الحـارث المحاسـبي مـن كبـار

## الأفكر

## واقع مرير لابد له من علاج

عبد الله مباداديور

حينها نصغي إلى محادثات تجري بين الناس، نسمع شكاوى كثيرة من أفراد المجتمع، فإنهم يشكون من الواقع الذي هم فيه، ولا يرضون عن الحياة التي يعيشونها، وهم ساخطون عنها، ونشاهدهم في كثير من المجالس والمحافل

والضيافات يبدون عدم رضاهم عن معايشهم.

إذا بحثنا عن قصة هذه المحادثات وأمعنّا النظر في أحوال الناس نجدهم صادقين في كلامهم، فإننا عندما نتفقد أحوال الناس، ونخوض فيما يجري بين أفراد المجتمع نواجه واقعاً مريراً أسواً مما يُتذاكر بين الناس، فإنك إذا فتحت عينيك ترى مشاهد تسوء حالك.

حكى لي أحد قصةً قد شاهدها هو بأم عينيه، الرجل كان يروي بأنه كان جالساً في دكان، في ذلك الحين دخلت امرأة لشراء الدجاج، وقد ارتفع سعر الدجاج في تلك الأيام، فطلبت من البائع لحماً، وكلما تملكه هي من الفلوس عشرة الاف، فاستغرق البائع في الضحك وخاطبها بلحن فيه السخرية والاستهزاء بأن هذا الثمن غير كافٍ لشراء الدجاج، فاحمر لونها من الحياء.

فهذه البائسة لم ترد شراء الأثاث المريحة، والمرافق الناعمة، وكذالكم لم تدخل دكانَ صائع لشراء حلي لتتزين بها بل أرادت شراء ما تسدّ به جوعَها، أو لعلها قصدت هذا الدكان لتملأ بطون أطفالها الجياع.

وهكذا يكون أمرها أيَّ مكان وردت وشراءَ أي شيء قصدتْ، فهي ستنكِّس رأسها وتخجل من نفسها وكل يسخر منها ويستهزئ بها.

ولا تنحصر هذه الحال فيها بـل نجـد كثيراً مـن الشيوخ والعجائـز والأيتـام كمثلهـا، ويتشـابه عيشـهم بعيشـها، وبؤسـهم وشـقاؤهم ببؤسـها وشـقاءها.

ومن الناس من يشتغل بالأعمال الشاقة من أجل الحصول على معايشهم ونفقاتهم اليومية، فليبارك الله فيهم، ولكن كثير منهم لا يجدون عملاً أو لا يقدرون عليه، فكم نطلع على موت أطفال ماتوا بسبب الجوع من التلفاز أو نقرأ ذلك في الجرائد والصحف.

ومن النساء من هُتك عرضه من أجل لقمة أو كسرة خبز، وهناك من العفائف من آثرت الموت بسبب العسر والشدة، ولكن لم ترض بهتك عرضها.

هذا هو الواقع الذي نواجهه في حياتنا ولكن يجب على أفراد المجتمع أن يفكروا في هذه القضايا ويبحثوا عن حلّ لهذه المشكلة.

إننا نجد أشخاصاً بين الناس يملكون ثروات كبيرة وفيهم أصحاب المصانع والشركات التجارية، يزيد رأس مالهم في المصارف على مليارات دولار، فإنهم لو تصدقوا بما فرض الله في أموالهم من الزكاة لكانت كافية جميع الفقراء والأيتام والأرامل.

ولكن مع الأسف الشديد لا يزكون عشر ما يلزمهم، ولو تصدق بعض هؤلاء الذين يعرفون بين الناس بالمحسنين والخيريـن، لتصدقوا فيـما يكون لهـم رفعـة ومكانـة وشـهرة، ولنَسُـوا الذيـن وصفهـم اللّٰـه تعـالى في كتابـه بأنهـم لا يسـألون النـاس إلحافـاً.

إن مجتمعنا في حاجة شديدة إلى رجال تهمّهم حال الناس ويهتمون بأمور المساكين ويبحثون عن الذين أوقعتهم الشدة والإعسار في ضنك من العيش.

#### فيا أخواني!

إن هـذا الواقع المريـر لا بـدّ لـه مـن عـلاج وهـو بأيدينـا، نعـم! بيـدي أنـا وبيـدك أنـت!!! لا يَكـن أن تنحـل مشـاكل المجتمع دائمـاً بأيـدي الأثريـاء، فأنـا وأنـت كذلـك مسـئولان تجـاه مـا يقـع في النـاس، كل بحسـب استطاعته، إن للّـه عـلى عبـاده أن يسـاعدوا إخوانهـم مـن اسـتطاع إلـى ذلـك سبيلاً، فعلينـا أن نشـمر عـن سـاعد الجـد نجعـل جميع طاقاتنـا وقدراتنـا في حـل كل مـا نواجهـه مـن وقائـع الحيـاة المريـرة.



إن القوى العالمية كلها، بجميع ما تملك من كثرة العدد وضخامة العُدد، خاضت حربا ضد المسلمين، حرباً لم نعرف لها أولا ولا آخراً، حرباً انطلقت شرارتها من عواصم الكفر والطغيان، واتفقت أن تأتي على المسلمين لإطفاء أوارهم، وإزالة خضراءهم، وذبحهم من الوراء. هذا ما هزّ على المسلمين كيانهم، وكدر صفاءهم، وملك لبّهم وشغل بالهم، وظهرت بوادر الحزن والهمّ على قسمات وجوههم. وإن فاتتهم الفرصة هذه الساعة ولم يفكروا في الحل؛ سوف يلحق الضرر بالأجيال اللاحقة، فلات حين مندم والعضّ على بنان الندم.

تعالوا قبل أن نعتصر الأذهان لنستخرج حلولا من عندنا بعد أن يستغرق الفكر كثيراً من الزمان، نرجع إلى القرآن؛ فهو البيان أنزله المبدع المنان، نجد فيه ما

يلائم جميع الأزمان، هو يا إخوان! لا يأمرنا إلا بالإهان. تأملوا هذه الآية: «إِنَّهُمْ فِتْيَةٌ آمَنُوا بِرَبِّهِمْ وَزِدْنَاهُمْ فَتْيَةٌ آمَنُوا بِرَبِّهِمْ وَزِدْنَاهُمْ هُدًى، وَرَبَطْنَا عَلَىٰ قُلُوبِهِمْ إِذْ قَامُوا فَقَالُوا رَبُّنَا رَبُّ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ لَنْ نَدْعُو مِنْ دُونِهِ إِلَٰهًا، لَقَدْ قُلْنَا إِذًا شَطَطًا»

يتضح لكم المخرج من المآزق، والحل الوحيد والصراط المستقيم في هذه الأوضاع المتفاقمة المريرة المصابة بالتوتر والاضطراب.

هذه الآية لها أربعة جوانب، تسمى بمراحل الإيان. من اجتازها واتصف بأعلاها، رشد واهتدى، وما غوى وصار مؤمنا كاملا، وأصاب الهدف الأسمى وأدرك الغاية النبيلة العليا من آية «فَإِنْ آمَنُوا مِثْلِ مَا آمَنْتُمْ بِهِ فَقَدِ اهْتَدَوْا، وَإِنْ تَوَلَّوْا فَإِثَا هُمْ في شِقَاقِ» الكرية.

بكمال الإيمان يُنصر الإنسان، إن من لا إيمان له، مهما عمل أعمالا صالحة كالجبال، وبذل جهودا جبارة بالجنان، لا تجديه نفعاً، بل غاية ما تقال فيها: «هَبَاءً مَنْتُورًا».

نعم، يصف الله تعالى: الفتية الذين قاموا أمام الملك الجبار الذي تجاوز حده المسموح في الدنيا ولم يرض إلا بالتكبر والتجبر على المؤمنين، وإباء حكم الله في الأرض بالأنانية والتعلى، بالإهان، قائلاً سبحانه: «فتْيَةٌ آمَنُوا برَبِّهـمْ» عندما آمنوا؛ فكافأهـم الله بازدياد الإيمان، يقول: «وَزِدْنَاهُـمْ هُـدًى» مرحلة بعد مرحلة، ازدياد الإيان بعد أن آمنوا وأذعنوا بالإيان، فهاتان مرحلتان، تليهما مرحلتان، هما أشد وأصعب، مرحلة القيام، «إذْ قَامُوا» هـؤلاء لم يكتمـوا إيمانهـم، ولم يقبلـوا الظلـم والضيـم، ولم يتحملوا انطفاء جمرة الإيان رأساً، قاموا أمام الملك، ولم يخافوا، ولم يجبنوا، ولم يترددوا، ولم يستكينوا، بل صدعوا بقول الحق: «فَقَالُوا رَبُّنَا رَبُّ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ لَنْ نَدْعُوَ مِنْ دُونِهِ إِلٰهًا، لَقَدْ قُلْنَا إِذًا شَطَطًا». وفي المرحلة الأخيرة بعد أن اجتاز ما قبلها، نالوا «وربطنا على قلوبهم» أي: ثبت الله قلوبهم وأحكمها، فلن تتزلزل بعده أبدا. هذه أربع مراحل للإهان، لم تكن لأصحاب الكهف ولا

للصحابة -رضي الله عنهم- فحسب، بل لمن يحكّم ما أنزل الله؛ لأن القرآن دستور حياتنا، وخطة عملنا إلى يوم القيامة، ولسنا نرضى بغيره ولا نحكّم سواه.

الإيمان من العبد، فيجزيه الله بزيادة الإيمان، ثم القيام من العبد، فيربط الله على قلبه، حينئذ يكون الإيمان كإيمان الصحابة.

بهذا الإيمان تتزلزل جبال الكفر والطغيان، تهدمُ وتنفجر وتجري وتتحول كثيباً مهيلاً، وبه حقاً تصغر أنوف الملوك الجبابرة، الطغاة الطغام.

بهذا الإيمان وعد الله التمكين والاستخلاف في الأرض، بهذا الإيمان مكننا أن ننزل الأعداء الذين مدوا أيديهم الخبيثة نحو القدس من عَلياء مجدهم الظاهر، ونلصق أنفهم بالرغام ونقطع أيديهم ونجعلها شلواً ممزعاً.

وبه، ثم به، ثم به، يدخل كل شيء تحت الإمكان لا بغيره.

يحلو لى أن ألفت انتباهكم إلى قصة في القرن السابع، تشبه قصتنا في العصر الحاضر، ولا أحسبها خروجاً عن الموضوع، نعم؛ لم تبق من القرن السابع إلا سنة واحدة، نرجع إلى سنة ٦٩٩ الهجرية، توجه التتار إلى دمشق، ينوي الغارة على الشام، الشام هي الشام، الأرض هي الأرض، لن تتغير ولن تبدل، ولكن الرجال ليسوا هؤلاء الرجال، والشجاعة لم بيـق منهـا إلا اسـمها، والجـرأة محـي اسمها ولم يبق إلا مغموراً في أنقاض التاريخ، توجه التتار، وقام أمامه سلطان مصر، الملك الناصر محمد بن قلاوون، ولكنه انهزم، فتوجهت عساكر السلطان إلى مصر راجعة، اجتمع شيخ الإسلام ابن تيمية -رحمه الله- بأعيان البلد للتفكير في الوضع الحاضر، واتفقوا المسير إلى قازان حاكم التتار في العراق وفارس، حضروا عنده، وتحاوروا، يقول ابن الأنجا: «كنت حاضرا مع الشيخ، فجعل يحدث السلطان بقول الله ورسوله في العدل، وغيره، ويرفع صوته على السلطان ويقرب منه، في أثناء حديثه، حتى لقد قرب أن تلاصق ركبته ركبة السلطان»، إن الشيخ لم يخف منه، وقال ما قال، خرج وبلغه الله ما أراده وصار سبباً لتخليص أسارى المسلمين من أيديهم، وهو يقول: «لن يخاف الرجل غير الله، إلا لمرض في قلبه، فإن رجلاً شكا إلى أحمد بن حنبل خوفه من بعض الولاة، فقال: لو صححت لم تخف أحداً، أي: خوفك من أجل زوال صحتك من قلبك».

ثم إن غازان طلب منه الدعاء، فدعا الشيخ بكلام بليغ له، ثم أكثر بالدعاء عليه، إن ظلم، وقاتل ليصيب ملك الدنيا الدنية، والسلطان يؤمن على دعائه، ويقول ابن الأنجا: «ونحن نجمع ثيابنا خوفا أن يقتل، فيطرطش

سقى الله تكلم الأيام، هكذا قاموا، واستقاموا، ظهرت مشاهد، منقطعة النظير، ثم انقرضت، ولشيخ الإسلام بطولات كثيرة، أخرى، في شتى المواضيع ولم أذكر إلا ما

حة الأفرار الأفرار

خطر ببالي، ونقش في لوحة ذاكرتي ولا أريد التعليق على هذه القصة، تكفينا نفس القصة، بل أقول: القصة لم تتخط رقاب الحقيقة لتكون أسطورة تروى، وتذكر، بل حظها من الحقيقة كامل، غير منقوص.

ولعلك سمعت هذه الأيام أيضا عن «صفقة القرن»، صفقة كانت لها أصداء، ملأت الآفاق، صفقة التآمر ضد المسلمين، صفقة المكر والدهاء بخيوطها المنسوجة للإيقاع في المسلمين، تريد اليهود أن تنشب أظفارها في قلوب المسلمين، وتستخرج وتتشرب ما بقي من دم العزة والحمية، ولا ترضى إلا بالقدس ليكون لهم وما لهم فيه ذرة من حق، بالله عليك قل: من يقوم وجن يزكو أن يقوم في هذه الأوضاع الخطيرة الدقيقة؟ إن أصحاب الضمائر الحية، والقلوب الواعية، والنفوس المتوثبة، لا يستمدون إلا بالإيان القوي، والحمية الدينية التي تنشأ منه، هؤلاء يرقبون الإشارة، ولا يسمحون بالتأخير أو الإرجاء يوماً واحداً، بل دقيقة واحدة، ينتهزون الثواني ولا تفوتنهم أبداً.

هذه القضية، ليست قضية تقبل الإغماض والتغاضي عنه، قضية يشم منها نضال صعب كبير، نضال يجري فيه السواقي من الدماء، من الأعداء والشهداء، نضال ينجلي فيه عن ركام من الجثث، إما منا وإما من الأعداء، ولا بد وإن خضنا حرباً معهم ولم نهبهم؛ فسوف نحوز المجد التليد، والعزة المترائية من بعيد وإلا فلا، فليس «إلا»، إن شاء الله.





## العربي أكمل اللغات

محمد شه بخش

اللسان من أهم الوسائل لإيجاد الإرتباط بين الناس وهذا الاستعداد (التكلّم و التحدّث) من أعظم نعمات اللّه تعالى الّتي أشار به القرآن: «عَلّمَهُ الْبَيَانَ» (رحمن/٤) (الكتاب الأساسي لجامعة أم القرى)

يتواصل النّاس في الدنيا بلغات مختلفة وإحدى هذه اللغات اللغة العربية الّتي هي من أكمل اللغات في العالم.

قد اختار الله سبحانه وتعالى اللسان العربي لحمل الرسالة الخاتمة، ونصّ في القرآن الكريم على عربية الكتاب في آيات عديدة، منها: «وَهَٰذَا لِسَانٌ عَرَبِيٌّ مُبِينٌ» (نحل/١٠٣) وقوله تعالى: «إِنَّا أَنْزَلْنَاهُ قُرْآنًا عَرَبِيًّا لَعَلَّكُمْ تَعْقِلُونَ» (يوسف/٢)

وقد اغتنت الأمّة الإسلامية في سالف عهدها باللسان العربي، وعدّته هدفاً يراد لذاته لا مجرد وسيلة لحمل الرسالة، وسارت الأمة على ذلك؛ فكان لها العزّ والتّمكين. (الكتاب الأساسي لجامعة أم القرى)

وفي هـذا العـصر اهتـمّ كثير مـن المسـلمين والعـرب بتعلّـم

اللّغة العربية وتعليمها. وعناية المسلمين (في القديم و الحديث) له اسباب كثيرة، أهمّها: أنّ اللّغة العربية من الدين، قال ابن تيميه (رح): «معلوم أنّ تعلّم العربية وتعليم العربية فرض على الكفاية» وقال أيضا: «إنّ اللّغة العربية من الدين، ومعرفتها فرض واجب، فإنّ فهم الكتاب والسنة فرض، ولا يفهم إلّا باللّغة العربية، وما لا يتمّ الواجب إلّا به، فهو واجب» (ابن عربي. دعثمان يعيى)

فالعبادة من صلاة ودعاء وتلاوة للقران الكريم، وكثير من شعائر الإسلام لا تُؤدّى ولا يتمّ فهمها وتدبّرها إلّا باللغة العربية، ولم يُجز أحد من الأمّّة مطلقاً، أن تؤدّى الصلاة بغير العربية والصلاة فرض عين.

معرفة اللغة سبب من أسباب التيسير، كما قال الله تعالى: «فَإِفَّا يَسَّرْنَاهُ بِلِسَانِكَ لَعَلَّهُمْ يَتَذَكَّرُونَ» (دخان/٥٨).

قوّتها سبب لعزّ الإسلام والمسلمين، قال مصطفى صادق الرافعيّ: «ما ذلّت لغة شعب إلّا ذلّ، ولا انحطّت إلّا كان

أمره في ذهاب و إدبار، و من هذا يفرض الأجنبيّ المستعمر لغته فرضاً على الأمة المستعمرة» (العربية بين يديك. عبد الرحمن بن إبراهيم الفوزان)

«اللسان العربيّ شعار الإسلام وأهله، واللغات من أعظم شعائر الأمم الّتي بها يتميّزون» كما قال ابن تيميه -رحمه الله-

اللغة العربية من أقوى الروابط بين المسلمين، الأمم تحرص على تعليم لغاتها؛ لتُقرِّب المتعلمين إليها، فالمشابهة في الظاهر، ومنه اللغة تورث المشابهة في الباطن، ومنه قضايا الثقافة و العقائد. (مختارات من أدب العرب للندوي -رحمه الله-)

وفي كتابة أخرى قال الثعالبي إمام اللغة: من أحبّ الله تعالى، أحبّ رسوله محمداً -صلّى الله عليه وسلّم- ومن أحبّ الرسول العربيّ، أحبّ العرب ومن أحبّ العرب، أحبّ العربية الّتي نزل بها أفضل الكتب على أفضل العجم والعرب ومن أحبّ العربية عُني بها وثابر عليها، وصرف همّته إليها.

وأيضا قال سيدنا عمر -رضي الله عنه-: تعلّموا العربية فإنّها من دينكم»

ثم فضلاً عن أنّها لغة ديننا، بل إنها أثّرت في لغات الشعوب الإسلامية كالفارسيّة والأرديّة والسّواحليّة؛ فأقرضتْها كثيراً من الألفاظ وكُتب كثير من تلك اللّغات بالحروف العربية. (تاريخ الأدب العربي. أحمد حسن زيات)

واقترضت لغات أخرى بعض الألفاظ العربية، مثل الإنجليزية والفرنسية والإسبانية، ونحن نسطيع أن نتعرّف بها أي اللغة العربيّة على ثقافاتهم وحضاراتهم.

كما ذُكر قبل ذلك أنّ أكثر الأعلام والعلماء المهرة أكّدوا وقرروا بكمال هذه اللّغة وأهمّيتها حتى صرّحوا بلزوم تعليمها كما يقول الشهيد المطهري: «اللسان العربيّ ليس لسانَ قوم واحد، بل هو لسان أهل الإسلام ومن أهمّ وظائفنا أن نحفظها ونُعلّمها.

\_\_\_\_\_

#### المراجع:

١. الكتاب الأساسي. جامعة أم القرى

۲. ابن عربي. د.عثمان يحيى

٣. العربية بين يديك. عبد الرحمن بن إبراهيم الفوزان

٤. مختارات من أدب العرب. الندوي

٥. تاريخ الأدب العربيّ. أحمد حسن الزيّات





*حسین ج*انبیجی

كل ما أرى الأمة الإسلامية كيف هي غريقة بحار الذل واللؤم وأينها يوجد ظلم فهو على مسلم أو مسلمة وعندما يذكر عن الإسلام والمسلمين في شتى بقاع الأرض فمعهم يذكر ويسمى «الإرهاب» ويستحي المسلم في عديد من البلاد أن يعرف نفسه مسلماً أو أن يعرف نفسه ويقول: أنا من أمة محمد -صلى الله عليه

وسـلم-وا أسفا!!

وعندما أتصفح التاريخ وأتوسم في ماضي الأمة الإسلامية أرى فيه العزة والكرامة مع الفخر والسعادة وتفيض عيناي.

نعم!

عندما أقرأ أن أصحاب الرسول -صلّى الله عليه وسلّم-كانوا يقتحمون البحر والبحر ذليل، هادئ، مستقر تحت أقدام خيولهم، عندما أقرأ أن أعداء الصحابة ارتعدت أوصالهم من نعير تكبيرات هؤلاء الأبطال.

عندما أقرأ أن شعوب بلاد مختلفة عندما تحرروا من أغلال ملوكهم الجبارة كانوا يعتنقون الإسلام على حبهم غراميين.

عندما أقرأ أن أول المخترعين والمكتشفين هم المسلمون في القرون الأولى، وأن الأوربيين الذين لم تكن لهم أي حضارة وثقافة، أخذوا بأسباب الحضارة من المسلمين بأندلس، مفتخرين مباهين بما يستلمون من جامعات المسلمين من وثائق علمية.

عندما ألقي نظرة عابرة على البلاد الشرقية من قارة «آسيا» كيف أسلموا واعتنقوا الإسلام بحسن معاملة المسلمين وصدقهم في التجارة.

ثم لما أستعرض أحوال المسلمين اليوم وأتفكر فيها، فلا غرو إن أبكي دماً فضلاً عن الدمع.

عندما أستغرق في التفكير بحثاً عن السبب، سائلاً نفسي ما هي العلة؟

المسلم الذي كانت شواطئ السعادة والعز وسواحل الأمن وبلاد الأفراح ملكاً له الآن يعاني سكرات الموت

ويتمسك بشذرات الحياة في لجج الذل والمهانة. لا أصل بعد تفكير طويل إلا إلى أن «مَا أَصَابَكُمْ مِنْ مُصِيبَةٍ فَبِمَا كَسَبَتْ أَيْدِيكُمْ وَيَعْفُو عَنْ كَثِيرٍ».

قال سيدنا علي بن أبي طالب -رضي الله عنه-: «لم تُنزل أي مصيبة إلا بالمعصية ولم تُرفع إلا بالتوبة إلى الله -عز وجل-.

من المحتوم أن بصمات المعاصي والذنوب في حياة المسلم تحرمه من النعم والعزة والكرامة ترميه من شعفات الجبال إلى وقبات الذل والخَور!

أمة إذا قابلت عدواً خداعاً ماكراً أرسلوا إليها النساء العاريات في ساحة الحرب لم تفتتن بهنّ، بل استقبلتهنّ بسيوف صارمة، متعالية تنزل على كل فتنة فتجعلها إرباً إرباً وتستأصل جذورها ولا تتلوث بنجاستها ولا تتكدر صفاءها ونقاءها ولمعانها بظلمة الفتن.

أمة صدّقت أن «السيف بالساعد، لا الساعد بالسيف». إنهم أثبتوا للعالم أن قوة السيوف بالأيدي التي تبطشها، وبالقلوب التي تحركها، وبالأهداف السامية التي تجعلها تعلو وتجعلها تهبط، بغايات تدفعها وبحدود تكبحها. أمة أثبتت أن المؤمن بمعنى الكلمة ليس أسطورة، وأن الإيان ليس خيالاً وأن متوقعات الإسلام ليست أحلاماً وهتافات فارغة، أمة أثبتت أنه قد يكون لا بد من الموت دون الحياة.

أمة إذا أخبرة بخرمة الخمر وهي مشغوفة بحبها فتركها وهي على شفتيها وإذا عثروا على الغنائم في المعارك بكوا فرقاً من أن تكون هي أجورهم في الدنيا.

أما اليوم أرى الأمة المسلمة تعصي ربها وتعتدي حدوده وتنبذ أحكامه لأشياء تافهة، ثم لا يحضرها أي هم ولا غم.

على الحقيقة إن هذه المعاصي المغضوبة والأعمال البغيضة هي السبب في حرمانها من العزة والسعادة والسيادة والتقدم، فلو نريد نحن أن نسترد عزتنا ومجدنا الفقيدين في العالم، فلا مفر من التغيير، فإن من سنن الله تعالى التي لن تجد تبديلاً ولا تحويلاً



أنه «لَا يُغَيِّرُ مَا بِقَوْمٍ حَتَّىٰ يُغَيِّرُوا مَا بِأَنْفُسِهِمْ» ونقوم بإصلاح أعمالنا وندع ونترك الفواحش والذنوب ونتوجه إلى عبادة الله تعالى، حتى تسيِّر الأعمال الصالحة وراء الأحوال المطلوبة، المنشودة، المرضية.

لو أردنا أن نصلح جميع ما في أمة محمد من المشاكل فهذا عمل صعب، مضن، قريب من المحال، لأن الأمة ضعيفة جداً في جميع المجالات: الماملات، والمعاشرات، والأخلاقيات، العبادات والإيمانيات. القيام بإصلاح هذه كلها يستغرق وقتاً لا يحصى ولا يُعدّ، ولكن إذا تنظر في إلى آيات باهرات من كتاب الله وتدرس السنة النبوية، ترى أنه سبحانه وتعالى يدلنا على عمل هام هو سبيل النجاة والخلاص من الفحشاء والمنكر، إنما هو الصلاة. قال الله تعالى: «إنَّ الصَّلاَة تَنْهَىٰ عَنِ الْفَحْشَاءِ وَالْمُنْكَر» (العنكبوت ٤٥)

وقال عليه الصلاة والسلام-: «إنَّ أُوَّلَ مَا يُحاسَبُ بِهِ العبدُ يومَ القيامةِ من عمَلِهِ الصلاةُ، فإنْ صلُحَتْ فقدْ أَفلَحَ وأنْجَحَ، وإنْ فسَدَتْ فقدْ خابَ وخَسِرَ، وإنِ انْتقَصَ من فَرِيضَتِهِ قال الربُّ: انظُرُوا هل لعبدِي من تَطُوُعٍ؟ فيُكْمِلُ بِها ما انْتقَصَ من الفريضةِ، ثمَّ يكونُ سائِرُ عمَله على ذلكَ»

روى مسلم عن عبد الله بن مسعود -رضي الله عنه-أنه قال: قَدْ رَأَيْتُنَا وَما يَتَخَلَّفُ عَنِ الصَّلَاةِ إِلَّا مُنَافِقٌ قَدْ عُلِمَ نِفَاقُهُ، أَوْ مَرِيضٌ، إِنْ كَانَ المَرِيضُ لَيَمْشِي بِيْنَ رَجُلَيْنِ حَتَّى يَأْتِيَ الصَّلَاةِ، وَقَالَ: إِنْ رَسولَ اللهِ -صَلَّى اللَّهُ عليه وسلَّم- عَلَّمَنَا سُنَنَ الهُدَى، وإِنَّ مِن سُنَنَ الهُدَى الصَّلَاةَ في المَسْجِدِ الذي يُؤذَّنُ فِيهِ»

نصّت الآية على أن الصلاة سبب ترك الفحشاء والمنكر، ولكن المراد بالصلاة هنا صلاة يراعي المصلي فيها جميع الأركان والآداب، (سننها ومندوباتها) مع الخشوع والخضوع متوجهاً إلى الله تعالى.

نعم! هذه الصلاة بهذه الكيفية لتنهى المرء عن الفحشاء والمنكر وسيفتح للمرء أبواب السعادة والفلاح في الدارين، وتحول حال من يقيمها إلى أحسن الحال. فلو حاول كل فرد من أفراد الأمة لإصلاح صلاته إياها حصولاً على حقيقية الصلاة فضلاً عن إضاعتها وتركها لأسباب وأعذار تافهة، بل يجعل الصلاة أكبر همه في حياته ويتعلم الصلاة الكاملة التامة بجميع ما فيها من الفرائض والواجبات والسنن والآداب، ثم يجهد نفسه في الوصول إلى حقيقة الصلاة والعثور عليها ستتغير هذه الأحوال المؤسفة إن شاء الله تعالى، ونسترد مجدنا من جديد في العالم.

هنا بعض الإرشادات لفضيلة الشيخ محمد يوسف كاندهلوي -رحمه الله تعالى- للحصول على حقيقة الصلاة:

١- المحاولة اليومية، بأن يخُص وقتاً يومياً يصلي فيه
 على الأقل ركعتين بجمع الخاطر ورعاية جميع الأركان
 والآداب والمحافظة على خضوعها وخشوعها.

٢- الدعاء يومياً لهذه الغاية السامية

٣- الدعوة إلى حقيقة الصلاة وقدرتها وتأثيرها البالغ وما
 وعده الله من الأجر والتوفيق للمصلين.

أرجو يوماً أرى فيه الأمة وهي تقيم الصلاة الحقيقية، حتى يحوّل الله تعالى الأحوال إلى أحسن الحال.

## ڪن جُليبيب زمانك

دريس إسحاقي



كنّا حروفا في الكون بلا صوت، فأصبحنا مصاريع متناسقة بالرسالة.

«أينقص الدين و أنا حي»!... كلمة قيلت يوم الردة. وبالطبع أنت تعرف قائلها، أجل! إنه قالها صاحب النبي -صلى الله عليه وسلم- وخليفته أبوبكر الصديق -رضى الله عنه-.

«لو ماتت شاة على شط الفرات ضائعة لظننت أن الله تعلى سائلني عنها يوم القيامة»!... وهذه هي كلمة تعرف أيضا قائلها. نعم... أمير المؤمنين عمر بن الخطاب -رضي الله عنه- وقد قال كلمته هذه وهو كان يرسل جيوشه إلى أنحاء العالم لإقامة العدالة والأمان للناس.

لو كان في نطاق هذه المقالة لوودت أن أجمع جميع مقولات أسود الصحابة وأبطالهم. لكن ما هو أردته عن نقل الكلمتين اللتين إحداهما ألقيت من لسان الذي قام أمام الفتنة الردة، بعد وفاة النبي -صلى الله عليه و سلم- وكان حامل لواء الاستقامة في مسيرة الفتح والنجاح للإسلام والمسلمين، وأخرى ألقيت من لسان الذي كان بوّابة بنفسه غلّقت باب الرجاء أمام الفتن؟

فاستمع إلى حديث نفسي، ما كان يدور في بالي ذات ليلة إذ أوقعت النظر في أحوال العالم و الأزمات التي وقع فيها عالم الإسلام بل وقعت فيها البشرية. نظرت إلى جاهلية قد عادت مرّة أخرى بأشد وأكثر ظلمة من الجاهلية في العهد النبوى. جاهلية معقدة

تلبس ملابس جديدة، وثياب عديدة بألوان مختلفة تجتذب العقول والقلوب. جاهلية تقلّب الباطل بين أيديها وتزيّنه في أعين الناس حتى يتصوروا أنه الحق. كأنّ هذه الجاهلية أقامت بدور المشعّوذ الذي يخفي الحقيقة بالخدعة والمكر عن عيون الناس. يخفي الحقيقة بالخدعة والمكر عن عيون الناس. ثم نظرت إلى الإلحاد والعلمانية التي قد انشرت في العالم وتخلّلت دُمُغ الناس كما يسري الدم في العروق وهم يستمسكون بها حتى تتخلص أنفسهم العروق وهم يستمسكون بها حتى تتخلص أنفسهم من حقيقة وجود الله عزوجل، وقواعد شريعته إلى الفكرة الدهرية التي توصل أصحابها إلى ما تشتهي النفوس من اتباع الهوى، والتلذذ بالشهوات، والمحرمات. فرأيت قليلا من الناس استعبدوا كثيرين

البشرية المضلّة تحت ظل الحكومات، والقوات. ومن العجب أن هؤلاء المستعبدين هم يفرحون في غفلة بقليل من الدنيا وما فيها عوضاً عمّا يؤخذ منهم! وأما قضية الإسلام والمسلمين، لا يحتاج إلى ذكرها! لأننا نحن نرى أزمات عالم الإسلام بأعيننا! أزمات من الظلم على المسلمين، وسفك دمائهم بأيدي الكفار والمشركين، وتعرض وانتهاك حقوقهم وعروضهم من الخونة المنافقين، والهجوم على الدين

منهم بهذه الأغلال ولكن بشكل الأحكام، والقواعد

وهنا ما كان يدور في بالي مهما كنت متحادثا مع نفسي: «أين أبوبكر الصديق حتى يقوم وحده أمام تيارات الردة والفتن؟ وأين عمر الفاروق حتى يقوم بإطفاء نار الحرب الذي قد شن على الإسلام ويضرب عنق الظلم والاستكبار بسيف العدالة؟

فردّت عليّ نفسي: أما أنت مسلم؟! أما أنت مؤمن بالله؟! أما أنت من أمة رسول الله -صلى الله عليه وسلم-؟! أما وصل إليك خبر بكاء النبي -عليه الصلاة والسلام- لاشتياق رؤية إخوانه بعده؟ الذين يقومون بحمل رسالته الخالدة إلى قيام الساعة. الذين ابتعثهم الله -عزوجل- ليخرجوا عباده من ظلمات الجهل، والكفر، والشرك وينجّوهم بإذن الله من القوم الظامين، ومن جور المستكبرين. واعلم أن الله لم يتغيّر، وأن الرسالة لم تتغيّر ولكن الذي تغيّر هو أنت! فكن أنت بنفسك صدّيقا وارفع لواء الإسلام وحدك في طريق العزّ والفتح، وكن أنت بنفسك فاروقاً بين الحق والباطل لكي تصبح باباً مفتوحاً للخير لجميع العالم بعدلك.

تأمّلت فيما حدثتني نفسي ثم قلت لها: «كيف أكون كالصديق وإنه كان إيمانه يعادل إيمان جميع الأمة؟! وفي هذه الأمة عمر بن الخطاب، وعثمان بن عفان، وعلي بن أبي طالب، وستة باقية من العشرة المبشّرة. وكيف أكون كالفاروق وهو لم يكن قط سالكاً فجّاً إلا سلك الشيطان فجّاً غير فجّه؟! ثم قلت لنفسي وقلبي مليء من الحزن: إذا لست أستطيع أن أكون بمثل الصديق، والفاروق، ولا بمثل عثمان، وعلي، وحمزة أسد الله، و...، فبمثل أي بطل أكون؟!

سكتت نفسي لحظات ثم خاطبتني فقالت: «كن جليبيبا! نعم! ... كن جليبيب زمانك!» فسألت عنها متعجّبا: «أأكون بمثل جليبيب؟!» فردّت عليّ: «أجيل! أما قرأت قصته؟ فأعد واقرأ مرة أخرى.» جُليبيب -رضي الله عنه- و أرضاه؛ صحابي جليلٌ لا يعرفه الكثير منّا، لأنه كان فقيرَ الحال، لكنه كان غنيًّا بالإيمان. كان النبي -صلى الله عليه وسلمعجبّه حبّاً شديداً. ليست له أسرة معروفة ذات يحبّه حبّا شديداً. ليست له أسرة معروفة ذات ولا شيء، فقير، رثّ الثياب، دميم الخِلقة، حسن فنترة شبابه، فترة الطاقة والحيوية والنشاط، فترة فترة شبابه، فترة الطاقة والحيوية والنشاط، فترة الصحة والقوة، وله أثر عظيم فصار عظيماً من العظماء، وقد سجل التاريخ اسمه بحروفٍ من نور. قال له النبي -صلى الله عليه وسلم- ذات يوم

مداعباً إياه: «يا جليبيب ألا تتزوّج؟» فقال: يا رسول الله، ومَن يزوِّجني؟! استنكر السؤال؛ لأنه ليست له أسرة

معروفة ولا مال ولا جمال، فقال له -صلى الله عليه وسلم-: أنا أزوِّجك يا جليبيب.

فالتفتَ جليبيب إلى الرسول -عليه الصلاة والسلام-فقال: إذاً تجدني كاسداً يا رسول الله، فقال الرسول -عليه الصلاة و السلام-: غير أنك عند الله لست كاسد.

مرّت قليل من الأيام حتى سنحت فرصة تزويج جليبيب للنبي -عليه الصلاة والسلام-. فخطب النبي -صلى الله عليه وسلم- ابنة رجل من الأنصار، وهي من أجمل فتاة المدينة. فرح هذا الأنصاري فرحاً كثيراً لهذه الكرامة، فلما أخبره النبي -صلى الله عليه وسلم- بأنه يريد ابنتها لجليبيب، أبدى الرجل تراجعاً، لعلمه أن جليبيب ليس مؤهلاً لأن يكون زوجاً يتكفل ويرعى أسرةً.

فقال الرجل للرسول -عليه الصلاة والسلام- يريد المشاورة مع زوجته.

فلما ذكر الرجل الأمر لزوجته، أنفت من ذلك لدمامته وفقره، وبينما هَمَّ الرجل بالقيام لإخبار الرسول -صلى الله عليه وسلم- برفض زوجته، منعتهما البنت وقالت لأبويها: «أتردّون على رسول الله أمره؟! ادفعوني إليه؛ فإنه لن يضيّعني» ما أحكمَ عقل تلك الفتاة ونظرها الثاقب في الأمر! لم تُشغل تلك الفتاة بالها في مدى وسامة أو دمامة تُشغل تلك الفتاة بالها في مدى وسامة أو دمامة ذلك الشاب، ولا في مدى غناه وفقره، وغير ذلك من مقاييس الناس في الزواج، بل ركّزت على جانب مقاييس الناس في الزواج، بل ركّزت على جانب مقاين يكمُن معنى السعادة! فيكفيها فخراً معنى النبي -صلى الله عليه وسلم- بنفسه هو وشرفاً أن النبي -صلى الله عليه وسلم- بنفسه هو عقل تلك الفتاة!

فلما اقتنع الأبوان برأي ابنتهما، انطلق أبوها إلى النبي -صلى الله عليه وسلم- فأخبره بأنهما رضيا برضي الحبيب -صلى الله عليه وسلم-.

ثم وكّلاه في تزويج ابنتهما. فتم أمر الزواج، وبارك النبي -عليه الصلاة والسلام زواجهما بالدعاء.

لم تمض إلا أيام قليلة على زواجهما، ونادى منادي الجهاد: يا خيل الله اركبي بأن الرسول -صلى الله عليه وسلم- خارجٌ في مغزى له، فخرج سيدنا جليبيب -رضي الله عنه- ليشارك النبي -صلوات الله عليه- وأصحابه في ذلك المغزى.

فآثر جليبيب الجهاد والخروج في سبيل الله، فما أعظمها من بطولة، وطلب ما عند الله من الخير الدائم وترك زوجته، فما أصدقها من نية، وهو ما زال في أيام عُرسه، فاختاره الله عزوجل شهيداً مكرماً عنده، و أكمل عرسه في الجنة.

فلما نجح المسلمون وكتب الله لهم النصر، أخذ الصحابة يتفقدون إخوانهم الذين كتب الله لهم الشهادة، ويضمدون جراح المصابين، ويجمعون ما أفاء الله به عليهم، وبينما هم كذلك إذ برسول الله عليه وسلم- ينادي عليهم: «هَلْ تَفْقِدُونَ مِنْ أَحَدٍ؟»، قَالُوا: نَفْقِدُ فُلانًا وَنَفْقِدُ فُلانًا، فتركهم من أَحَدٍ؟»، قَالُوا: نَفْقِدُ فُلانًا وَنَفْقِدُ فُلانًا، فتركهم النبي يبحثون ويفتشون عن هؤلاء المفقودين، ثم نادى عليهم ثانيةً، قَالَ: «انْظُرُوا هَلْ تَفْقِدُونَ مِنْ أَحَد؟»، قَالُوا: لَا، قَالَ: «لَكِنتي أَفْقِدُ جُلَيْبِيبًا، فَاطْلُبُوهُ فِي الْقَتْلَى»، نسيه الصحابة ولم يدروا أنه معهم، بيد في النبي قد أحبه حبًا جمّاً؛ مما جعله يسأل عنه، ويبحث بنفسه عنه مع أصحابه، ولِم لا وهو الذي ويبحث بنفسه عنه مع أصحابه، ولِم لا وهو الذي

فبحثوا وفتشوا في أرجاء المكان، وطَلَبُوهُ فَوَجَدُوهُ إِلَى جَنْبِ سَبْعَةٍ قَدْ قَتَلَهُمْ، ثُمَّ قَتَلُوه، قَالُوا: يَا رَسُولَ اللهِ، هَا هُو وَ أَ إِلَى جَنْبِ سَبْعَةٍ قَدْ قَتَلَهُمْ، ثُمَّ قَتَلُوه، قَالُوا: يَا رَسُولَ اللهِ، هَا هُوهُ، فَأَتَاهُ النَّبِيُّ -صلّى الله عليه وسلّم- فَقَامَ عَلَيْهِ فَقَالَ: «قَتَلَ سَبْعَةً وَقَتَلُوهُ هَذَا مِنِّي وَأَنَا مِنْهُ، عَلَيْهِ فَقَالَ: «قَتَلَ مِنْهُ، هذا مني وأنا منه»، نعم، إنه قطعة من قلب النبي -صلى الله عليه وسلم-قطعة من قلب النبي -صلى الله عليه وسلم-الذي أدَّبِه فأحسن تأديبه، وهيَّاه وقام على شأنه، وصنع منه بطلًا شابًا عظيماً، ثمّ وَضَعَهُ رَسُولُ اللهِ صَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَسُلَمَ عَلَى سَاعِدَيْهِ وَحُفِرَ لَهُ، مَا لَهُ سَرِيرٌ إِلَّا سَاعِدًا رَسُولِ اللهِ -صلّى الله عليه وسلّم- ثُمَّ وَضَعَهُ رَسُولُ اللهِ وسلّم- ثُمَّ وَضَعَهُ فِي قَبْهِ.

هـا هـي قصـة البطـل العظيـم جليبيـب -رضي اللـه عنـه وأرضـاه-

بينما كنت أقرأ القصة ابتلت لحيتي بدموعي و أنا لم أشعر بها! فحدّثت نفسي وقلت لها: «ما أجمل قصة! يا لها من حماسة و محبة وفناء وخلود! فردّت علي نفسي: «لست أردت منك البكى والنعت فحسب! قم فكن جليبيب زمانك. ألا تسمع نداء المنادى: «يا خيل الله اركبي!!» ألا تسمع تنادي الأمّة بكل جراحها، وتنادي العقيدة بكل آلامها، وينادي الأقصى، وينادي المستضعفون من الرجال والنساء والولدان في مشارق الأرض ومغاربها؟!

لئن قلت ليس لك المال، فهناك ما كان عند جليبيب من مال! ولئن قلت ليست لك أسرة معروفة ذات حسب ونسب عالية، فكان كذا جليبيب! ولئن قلت لا يعرفك أحد مهما تحضر، و لا يتفقدك أحد مهما تغيب، فهناك كان لا يعرف أحد جليبيباً و هو صودان!

ولكن رغم هذا كان معروفاً ومحبوباً عند الله عزوجل ورسوله -صلّى الله عليه وسلّم- حتى أخذ يتفقد عنه النبي -عليه الصلاة والسلام- بنفسه بين الشهداء.

فلا تحزن وكن جليبياً! لو كنت ذا نفس زكية خاشعة، وذا قلب عامر فائض بالإخلاص واليقين، والتوجّع لحال المسلمين، والتألّم مما أصاب الدين، لأحبّك الله ورسوله -صلّى الله عليه وسلّم-.

فلا تضع الفرص وقم من جديد، استغفر الله العظيم من كل الذنوب وتب إليه، وأكثر الذكر والعبادة، واستمسك بمجالسة الصالحين، وترسّم فطى المتقين، واستقم على اتباع الشريعة والسنة النبوية، واعزف عن الشهوات، وخذ ما يكفيك في الدنيا من الزهد، وأعرض عن زينتها وزخرفها، في الدنيا من الزهد، وأعرض عن زينتها وزخرفها، وأقبل على الآخرة، وسارع إلى مغفرة من ربّك وجنة عرضها السماوات والأرض، لتكون جليبيب زمانك! فإذاً لك صلة قوية بالله، ولك نور تعرف به مصايد الشيطان ومكايد النفس، ولك حظ عظيم من اليقين حتى تصل إلى درجة الإحسان وأعلى من اليمان. فيومئذ إنك لتستطيع أن ترفع راية من رايات الإسلام، وستقوم بدور عظيم لإعلاء كلمة الله.



إِنَّ الْإِنْسَانَ خُلِقَ هَلُوعًا، إِذَا مَسَّهُ الشَّرُّ جَزُوعًا، وَإِذَا مَسَّهُ الشَّرُ عَنُوعًا وإِنَّ الْإِنْسَانَ لَيَطْغَىٰ، أَنْ رَآهُ اسْتَغْنَىٰ مَسَّهُ الْخَيْرُ مَنُوعًا وإِنَّ الْإِنْسَانَ لَيَطْغَىٰ، أَنْ رَآهُ اسْتَغْنَىٰ نحـن نعيش في القرن الحادي والعشرين وإنه قرن يصرخ فيه التطور وقد فارت فيه الإنجازات، قد بلغ العلم والصناعة قنة النيق، صارت الإنسانية لا يقوم أمامها شيء إذا أرادت أن يخترع شيئاً فاعلم بأنه متحتم الوقوع، وإذا أرادت أن تبيد شيئاً مهما جلً وعظُم لم تعُقه الصعاب ولا الشدائد، وإذا شاءت أن ترقى في السماء أو تطير في الفضاء أو تحرق في الشتاء أو تبرد في البطحاء، لكان عندها العتاد وقد فعلت كل ذلك.

لكن المجتمع البشري قد ثُلِم ثلمةً، رغم ما حصلت عليه من المقتنيات الرائعة، الحديثة، الهائلة، التي نالت بها ما رامت.

وليست تلك الثلمة إلا أن البشرية كلما راقت سلماً من سلالم الرقى اشتدت فيها الهمجية، وازداد فيها

التطور الاجتماعي، وصارت كاللبوءة الثائرة التي تحمل على صيدها في سرعة مذهلة، لا يحول دونها شيء حتى تخنق الصيد وتستريح.

فهـذا شـأن الإنسـانية اليـوم. وإن هـذه الكلـمات لم تكتب تخيلاً وتصـوراً للمعدومـات، بـل تميـط اللثـام عـن حقيقـة كمُنـت بالتزويـر والخـداع.

عمّقت النظر في أطوار حياة الإنسان على وجه الكرة الأرضية، وسبرت غورها، وحاولت أن أميّز بين الزمان الزاهر والأحيان المظلمة في حياة الإنسان، وبذلت مجهودي لأن أعثر على الفارق الذي فرّق بين شتى حياته من حيث القوام والبوار.

فجعلت أقيس بين أحوال الشعوب المختلفة المتعددة، حتى أنهيت هذا العمل بموازنة أحوال أتباع الأنبياء ومعانديهم، راجياً العثور على السبب. آنذاك رأيت المتبعين للأنبياء تخيم عليهم سكون ورحمة ومودة وتفاد وعلاهم شعور المواساة والإيثار،

السنة الثامنة 🚾 ذي القعدة ١٤٤١ 🧰 الرقم ٢٤ـ٢٥

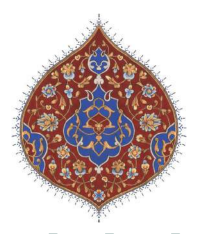
حتى صاروا أسرة واحدة يعيشون دون أن تعرض لأحدهم عارضة جفوة أو يعكِّر عليه الحياة خداع الإخوان وإذا بهم يفدون بالنفس والنفيس، والغالي والرخيص قضاء لحاجة أخيهم، وبهم خصاصة مضنية، ولقد وجدت بعضهم يهجر أهله في البيت لشهور متتابعة، دون أن يحذر عليهم الإغارة والخيانة، من أجل ما شاهد من إخوانه من صون الأمانة، والتحفظ، والضمير الواعي، كأن كل واحد منهم معه رقيب، عتيد، يقيظ، يحصي عليه.

ثم أوغَلت في مجتمع المعاندين للأنبياء، فكأني قد دخلت غابة، مظلمة، مخيفة، تسكّ الآذانَ صراخاتُ الوحوش الضارية، وزئيرها المفتّتُ للقلوب، كل يتبع هواه لينال مبتغاه، لا يكترث لحق من ولاه أو والاه، فضلاً عمن عاداه، غائص في أفكاره، يخطّط لأن يحظى بما رامه، ويستخدم لذلك الإمكانيات، ويبيد أمامه الحاجزات، وإن ورّث ذلك قتل النفوس الزاكيات، الوجوه مكدودة، العيون شاخصة، والقلوب متنافرة، إن الود شغل مكانه الحقد، وإن السكينة احتلت مكانها الكآبة والجزع والقلق، وإن النكبات والعراقيل قد قضت على الراحة، عندئذ فظنت للشيء الذي جعل الإنسانية حائرة متلددة، يتيه في فظنت للشيء الذي جعل الإنسانية حائرة متلددة، يتيه في وخلوها عن الإيان الذي هو إكسير الحياة ومحور الصلاح والإصلاح. وابتعاد الأفئدة عن خالقها الذي عنده مناهل الخير، وشآبيب الحياة.

نَعـم! إن الإنسان لم يُخلق سدى، ولم يأت الدنيا ليتنعم بزخارفها التافهة ويجعل حصولها غايته المنشودة، بل خُلق لمعالي الأمور ولأعلاق الأعمال. خُلق معرفةً لربه وخدمةً لدينه وإيماناً برسله، فإن فإن فإن بها فكأنها أُعطي الدنيا بحذافيرها، وإن ترك السعي وراءها تتغير النعم وتُبدّل الأحوال، فتقوم السماوات والأرض وما فيهن لتنغّص لذات العيش على الإنسان وتددها تددداً.

فإن كانت البشرية تبتغي صفاءً، وبهاءً، ورُواءً، ومودة، وسعادة فإن كانت الله لا سبيل إليها إلا بالإهان بالرب المنّان.

نعم! إن الإنسان لم يُخلق سدى، ولم يأت الدنيا ليتنعم بزخارفها التافهة ويجعل حصولها غايته المنشودة، بل خُلق لمعالي الأمور ولأعلاق الأعمال. خُلق معرفة لربه وخدمة لدينه وإيماناً برسله، فإن فاز بها فكأ فا عطي الدنيا بحذافيرها، وإن ترك السعي وراءها تتغير النعم وتبدل الأحوال، فتقوم السماوات والأرض وما فيهن لتنغص لذات والعيش على الإنسان وتبددها تبديداً.



#### الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله. وبعد:

فقد خدمت شبه القارة الهندية الإنسان والعلم والحكمة والمعرفة والفلسفة والأدب والفن طول التاريخ، وأنجبت من الأمم والحضارات والناس والرجال والأعلام ما يكاد يعجز العدّ والإحصاء والحصر عن الإحاطة به.

وكانت البداية المعروفة للشعر الأردوئي في هذه البلاد منذ سنة ١٤٥٠م، وقد برز واشتهر خلال تلك الفترات الطوال مئات الشعراء، أعرض هنا أسماء بعضهم على سبيل المثال، ومن أشهرهم: ميرزا أسد الله غالب، أحد أكبر شعراء الأردية، وله دواوين مطبوعة بالفارسية والأردية، والنواب ميرزا خان داغ، أحد فحول شعراء الأردية، كان أستاذاً للنظام السادس «محبوب على خا آصفجاه» أمير حيدرآباد (دكن)، نال عدة ألقاب من الدولة وله دواوين مطبوعة، وغيرهما.

هناك شعراء مشهورون كأنيس، ودبير، وحالي، وأكبر إله آبادي، وأمجد الحيدرآبادي، وهؤلاء الشعراء الذين يعد أشعارهم في الأدب الأردي حجة، ويستشهد به فيه . فهناك من هؤلاء الشعراء المذكورين مثل: داغ، وأنيس ودبير، قالوا مرثيات تحتوي على خمسمئة مسدس، أو ستمئة مسدس، وكل مسدس يحتوي على ثلاثة أبيات، واللغة الأردية بعد هذا لغة استوعبت كل المعاني والأوصاف الجميلة، وعلم الفلسفة والتصوف، وقيل فيها شعر المراثي، والتشبيب، والغزل، كما ألف بها القصص والروايات، وقد ظهر من أدباء هذه اللغة رجال فحول، أمثال: محمدحسين آزاد، والعلامة شبلي النعماني، وعبدالحليم شرر، ومولانا أبو الكلام آزاد، وأحمدعلي أمرتسري، ونيازفتحفوري، والأستاذ أختر علي، وقيس غازي فوري، والشيخ عبد الماجد الدريابادي وغيرهم كثيرون. ولكن لم تنجب اللغة الأردية شاعراً وأديباً كمحمدإقبال.

يتسم شعره بسهولة الأسلوب، ووضوح العبارة، وقوة المعاني، وسرعة التأثير، وكذلك لا يعرف اليوم شاعر من بين شعراء هذه اللغة طبعت دواوينه مئات مرة غير محمدإقبال، وقد جاء في إحدى المقالات التي قرئت في مهرجان إقبال المئوي المنعقد في مدينة «لاهور» تحت إشراف حكومة باكستان عام ١٩٧٧م، أن عدد ما صدر عن محمد إقبال من الكتب والرسائل في لغات العالم المختلفة، قد بلغ ألفين، ما بين كتاب ورسالة. هذا عدا ما نشر عنه من البحوث والمقالات، وما ألقي من أحاديث ومحاضرات في مجالات مختلفة وحفلات أدبية في فترات متقطعة ومناسبات مختلفة، وبذلك فاق محمدإقبال كبار شعراء العالم كـ«شكسبير» الإنجليزي، و«دانتي» الإيطالي، و«طاغور» الهندي، فلم يكتب عن أحد معشار ما كتب عنه، وفي كل سنة يصدر فيض من البحوث والمقالات في الجامعات، والمجامع العلمية، والنوادي الأدبية، ولا يزال في مد وزيادة دون توقف، وتتصاعد درجة درجة في سبيل التوصل لاستيعاب أفكار محمدإقبال وإدراكها.

وقد رزق محمدإقبال من الاحترام والتقدير أن الملايين المسلمين في هذه البلاد -أي الهند وباكستان- يعتقدون فيه ما تعتقده الأمة من المرشد

العلامة محمدإقبال اللاهوري رحمهالله



آثاره في الشعر والنثر:

#### بالفا رسية

١\_أسرار الذات ١٩١٥ (أسرار خودى)

٢\_رمز نفي الذات ١٩١٨ (رموز بيخودي)

٣\_رسالة المشرق ١٩٢٣ (پيام مشرق)

۴\_أناشيد فارسية ۱۹۲۷ (زبور عجم)

۵\_رسالة الخلود ۱۹۳۲ (جاوید نامه)

ع\_المسافر ١٩٣۶

٧\_ماذا ينبغي أن نفعل يا أمم الشرق ١٩٣۶ (پس چه بايد
 كرد اى اقوام شرق)

٨\_هدية الحجاز ١٩٣٨ (ارمغان حجاز)

#### بالأردوية:

١\_صلصة الجرس ١٩٢۴ (بانگ درا)

٢\_جناح جبريل ١٩٣٤ (بال جبرئيل)

٣\_عصا موسى ١٩٣٧ (ضرب كليم)

۴\_مراسلات إقبال ومقالاته(قد طبعت بعد وفاته)

#### بالإنجليزية

تطور ما وراء الطبيعة في فارس (رسالة مونيخ)

تجديد الفكر الديني في الإسلام.

أقواله حول المؤمن(في هذا العالم)

ناعم كالحرير في حلقة الأصدقاء.

صلب كالحديد في معركة الحق والباطل، هذا هو المؤمن.

ينازع السماء، كأنه ند لها.

يحتقر الأرض، وهو من الأرض، هذا هو المؤمن.

لا تجتذب السماني والحمام بصره.

بل يقتنص جبرائيل وإسرافيل، ذلك هو المؤمن.

تقول الملائكة : ما أشد فتنة المؤمن.

وتشتكى الحور: ما أشد بعد المؤمن.

#### الحضارة الحديثة

يروي إقبال أن الحضارة الأروبية مادية، لا روح لها ولا قلب، ويشتد في نقدها، ويذكر فلاسفتها فيقبل من آرائهم قليلاً ويرد كثيراً، ويرى أن في الإسلام وحضارته سعادة البشر والتأليف بينهم، وجمعهم على شرعة الحق أخوة متحابين متعاونين.

الملهم، والباحث المتحرر، والقائد الرائد، والمفكر المصلح، والفيلسوف المنقذ، والسياسي الموجه.

وقد خلف شاعرنا العظيم خمسة دواوين باللغة الفارسية وأربعة بالأردية، وقد آثر الفارسية أولاً، لأنها أوسع من الأردية، وهي اللغة الإسلامية التي تلي اللغة العربية في الأهمية والإنتشار في العالم الإسلامي.

## محمدإقبال عند رجال الفكر والدعوة، وأساطين العلم والأدب

إن إقبالاً هـو طـراز العظمـة الـذي يطلبـه الـشرق في الوقـت الحاضر، وفي كل حيـن؛ لأنهـا عظمـة ليسـت بالدنيويـة الماديـة، وعظمـة ليسـت بالأخرويـة المعرضـة عـن هـذه الدنيـا، وهـو زعيـم العمـل بيـن العدوتيـن مـن الدنيـا والآخـرة قـوام بيـن العالميـن كأحسـن مـا يكـون القـوام!... (الأسـتاذ عبـاس محمـود العقـاد)

شاعران إسلاميان رفعا مجد الآداب الإسلامية إلى الذروة، وفرضا هذا المجد الأدبي الإسلامي على الزمان، أحدهما محمدإقبال شاعر الهند والباكستان وثانيهما أبو العلاء شاعر العرب. (الدكتور طه حسين)

لا أعرف كشعر إقبال، معرفا بالحياة، داعيا إليها، معظما الإنسان، مشيدا بمكانته في هذا العالم، نافثا الأمل والهمة، والإقدام في نفوس الناس...(الدكتور عبدالوهاب عزام) كدت أتوافق أنا ومحمد إقبال في المعاني، وربا توافقنا في الأفاظ...(الشهيد سيد قطب)

إني أحببته، وشغلت به كشاعر «الطموح، والحب، والإيمان»، وكشاعر له عقيدة، ودعوة، ورسالة، وكأعظم ثائر على هذه الحضارة الغربية المادية، وأعظم ناقد لها، وحاقد عليها، وكداعية إلى المجد الإسلامي، وسيادة المسلم، ومن أكبر المحاربين للوطنية، والقومية الضيقتين، وأعظم الدعاة إلى نزعة الإنسانية، والجامعة الإسلامية....(العلامة أبو الحسن على الحسني الندوي)

#### ولادته -رحمه الله-

ولد محمد إقبال في مدينة «سيالكوت» الواقعة في ولاية بنجاب) سنة ١٨٧٧ م وهو سليل بيت معروف من أوسط بيوتات البراهمة في كشمير، أسلم جده الأعلى قبل مئتي سنة، وعرف ذلك البيت منذ ذلك اليوم بالصلاح والتصوف، وكان أبوه رجلاً صالحاً، يغلب عليه التصوف.

في الأخيـر، أشـهد علـي نفـسي أني كلـما قـرأت شـعره جاشـت خواطري وثارت عواطفى وشعرت بدبيب المعاني والأحاسيس في نفسى وبحركة للحماسة الإسلامية في عروقي، وتلك قيمة فلم شعره وأدبه.

بعض أشعاره التي انتخبت لكم:

الصين لنا والعــرب لنا

والهـــند لنا والكل لنا

أضحى الإسلام لنا دينا

وعلى أغــــمانك أوكار وجميـع الكون لنا وطنا

توحيد الله لـــنا نور

یا دجلة هل سجلت علی أعددنا الــــروح له سكنا

الكون يزول ولا تمــحي

أمواجـــك تروي للدنيا

قولوا لسماء الكــون لقد

یا دهر لقد جربت علی

طوفان الباطل لم يغــرق

يا ظل حدائق أنـــدلس

بنيت في الأرض معابدنا

يا أرض النور من الحرمين

والبيت الأول كعبتنا هو أول بيت نحفظه

بحياة الـــروح ويحفظنا

في الدهر صحائف سؤددنا

وبنيــــنا العز لدولتنا

علم الإسلام على الأيام

في ظل السيف تربيــنا

إن اســـم محمد الهادي

ومحـمد كان أمير الركب

شعار المحجد لملتنا

بهلال النصر يضيء لنا

ويمثـــل خنجر سطوتنا

وأذان المسلم كـــان له

دوت أنشودة إقبـــال جرسا يـــحدو فيه الزمنا

ليعيد قوافلـــنا الأولى

في الغرب صدى من همتنا



طاولـــنا النجم برفعتنا

نيران الـــــشدة عزمتنا

في الخــوف سفينة قوتنا

أنسيت مغاني عشرتنا

عمـــرت بطلائع نشأتنا

شط\_\_\_\_يك مآثر عزتنا

وتعيد جـــواهر سيرتنا

ويا مـــــيلاد شريعتنا

في أرضــــك رواها دمنا

يقود الفـــوز لنصرتنا

روح الآمــــال لنهضتنا



## هادم اللذات؛ الموت

للطالب: عبدالمعز شيخ جامي

and the second

تُرٌ الأيام وأناس تحيى وأناس تموت و لكن أكثر الناس عن الموت غافلون. لأنَّ القلوب تقسو وتغفل ولذلك لا بد من تنبيهها وتحريضها بالوعظ والتذكير. وهذا هو الباعث الذي

إنّه هادم اللذات وقاطع الراحات. إنّه فراق الأحباب وقطاع الأسباب وموجه الحساب.

حملنى على أن اكتب مقالة عن الموت وعظاته.

فإنّ الموت حق لا ريب فيه ولا ينكره أحد من الناس. وكيف ينكره؟ يقول الله عزوجل: «كُلُّ نَفْس ذَائِقَةُ الْمَوْتِ وَإِفَّا لَوُقَوْقُ وَنَ أُجُورَكُمْ يَوْمَ الْقِيَامَةِ فَمَنْ زُحْنِ عَنِ النَّارِ وَأُدْخِلَ لَوُقَاهُ الْخُرورِ» ويقول: الْجَنَّةَ فَقَدْ فَازَ وَمَا الْحَيَاةُ الدُّنْيَا إِلَّا مَتَاعُ الْغُرُورِ» ويقول: «كُلُّ مَنْ عَلَيْهَا فَانٍ، وَيَبْقَىٰ وَجْهُ رَبِّكَ ذُو الْجَلَالِ وَالْإِكْرَامِ» ويقول: ولكن مع الأسف الشيديد، نيرى كثيراً من إخواننا قد ينسون أو قد تنسوا هذه الحقيقة وكأنّ الموت لا يعنيه، أو ينسون أو قد تنسوا هذه الحقيقة وكأنّ الموت لا يعنيه، أو أصدقائه وأقاربه وجيرانه؟ بل وأين رسول الله -صلّى الله عليه وسلّم- وهو خير البشر؟ ألم يقرأ قول الله عز وجل وهو ينعى حبيبه محمداً -صلّى الله عليه وسلّم- بقوله: وهو ينعى حبيبه محمداً -صلّى الله عليه وسلّم- بقوله:

اعلموا أيها الإخوان أنّ ذكر الموت حياة ونسيانه غفلة. نصحنا نبيّنا -صلّى الله عليه وسلّم- ووعظنا وأبلغ، عن أنس بن مالك: أنَّ رسولَ الله -صلّى الله عليه وسلّم- مرَّ عجلسٍ وهم يضحَكونَ قال أكثِروا من ذكرِ هادمِ اللَّذَاتِ -أحسَبُه قال- فإنَّه ما ذكره أحدٌ في ضيقٍ من العيشِ إلَّا وسَّعه عليه ولا في سَعةِ إلّا ضيَّقها عليه.

ومن استحيى من الله عز وجل حق الحياء، لا يغفل عن الموت ولا عن الاستعداد للموت. قال -صلّى الله عليه وسلّم-: «من استحيى من الله حق الحياء، فليحفظ الرأس وما حوى، والبطن و ما وعى، وليَذكر الموت والبِلا. ومن أراد الآخرة ترك زينة الحياة الدنيا. فمن فعل ذلك فقد استحيى من الله حق الحياء».(المعجم الكبير للطبراني١٠٢٩٠/١) و ما ترك النبيّ -صلّى الله عليه وسلّم- فرصةً إلّا ذكّر أصحابه بالموت وما بعده. يقول براء ابن عازب رضي الله عنه: بينما

نحن مع النبيّ عليه الصلاة والسلام إذ أبصر جماعة. فقال: علام اجتمع هؤلاء؟ قيل: على قبر يحفرونه. ففزع -صلّى الله عليه وسلّم- وقام من بين يدي أصحابه مسرعاً، حتى انتهى إلى القبر فجثا عليه. قال البراء: فاستقبلتُه من بين يديه لأنظرَ ما يصنع. فبكى حتى بلّ الثرى من دموعه. ثم أقبل علينا وقال: أي إخواني، لمثل هذا اليوم فأعِدوا. (رواه ابن ماجة ١٤٠٣/٢٤)

وفي رواية أخرى: عن أبي سعيد الخدرى: دخَل رسولُ الله -صلَّى اللَّه عليه وسلَّم- مُصَلَّاه فرَأَى ناسًا كأنهم يكتَشرون قال: أما إنَّكم لو أكثرتُم ذِكرَ هاذِم اللذاتِ لشغَلَكم عما أرى (الموتَ) فأكبروا من ذكر هاذم اللذات الموتَ فإنه لم يأت على القبر يومٌ إلا تكلم فيه فَيقولُ أنا بيتُ الغُربةُ وأنا بيتُ الوَحدَةِ وأنا بيتُ التُّرابِ وأنا بيتُ الدودِ، فإذا دُفنَ العبدُ المؤمنُ قال له القبرُ: مرحبًا وأهلًا، أما إن كنتَ لأَحَبُّ مَن عَشَى على ظهرى إلىَّ، فإذا وَلِيتُك اليومَ وصِرتَ إِلَّ فَسَترى صَنيعتَى بِك، قال: فَيَتَّسعُ لِه مَدَّ بِصِرهُ ويُفتَحُ له بابٌ إلى الجنةِ. وإذا دُفِنَ العبدُ الفاجرُ أو الكافرُ قال له القبرُ لا مرحبًا ولا أهلًا، أما إن كنتُ لَأَبغَضَ مَن يمشي على ظهري إليَّ، فإذ وَلِيتُك اليومَ وصِرتَ إليَّ فسَترى صَنيعى بك. قال: فيَلتَدُمُ عليه حتى يلتقى عليه وتختَلفَ أضلاعُه، قال: قال رسولُ الله -صلّى الله عليه وسلّم- بأصابعه فأدخَل بعضَها في جوف بعض، قال: ويُقَيِّضُ اللهُ له سبعين تنِّينًا لو أن واحدًا منها نفَخ في الأرض ما أنبَتَتْ شيئًا ما بَقِيَتِ الدنيا فَيَنهَشَنَّه ويَخدِشَنَّه حتى يُفضى به إلى الحسابِ، قال: قال رسولُ اللهِ -صلَّى الله عليه وسلَّم- إنا القبرُ رَوضةٌ من رياضِ الجنةِ أو حُفرَةٌ من حُفر النار» (رواه الترمذي)

رِيكَ مِن مَبِيكِ وَ حَمَرَهُ مَكَلَ الْمُوتَ يُورِثُ استشعار الانزعاج وطلب الخروج من هذه الدار الفانية والتوجّه في كلِّ لحظة إلى الدار الباقية. لا ينفكُ الإنسان في هذه الدار عن حالتين: ضيق وسَعَة، ونعمة ونقمة، فيحتاج إلى ذكر الموت ليُخفّف عنه بعض ما هو فيه من صعوبة الشدة وغفلة النعمة. وقالوا في ذكر الموت: قصر الأمل وانتظار الأجل.

وقال القرطبي -رحمه الله-: وأجمعت الأمّة على أنّ الموت ليس له سن معلوم ولا زمن معلوم ولا مرض معلوم، وذلك ليكون المرء على أُهبة من ذلك. ولهذا استعدّ له الأكياس وصاروا على أُهبة. كما روى مالك وابن ماجة -رحمهما الله- أنّ رجلاً من الأنصار قال: يا رسول الله، أيُّ المؤمنين أفضل؟ قال -صلّى الله عليه وسلّم-: أحسنهم خُلُقاً. قال: أيُّ المؤمنين أكيس؟ قال: أكثرهم للموت ذكراً وأحسنهم لما بعده استعداداً، أولئك الأكياس.

وهكذا، السلف من بعد النبيّ -صلّى الله عليه وسلّم- الله يذكرون الموت ويُذَكِّرون الناس به. وكان أويس القرني -رحمه الله- يخاطب أهل الكوفة قائلاً: يا أهل الكوفة، توسّدوا الموت أذا نمتم واجعلوه نصب أعينكم إذا قمتم. وقد كان يزيد الرقاشي -رحمه الله- يعاتب نفسه ويقول لها: ويحك يا نفس، ما الذي يصلّي عنك بعد الموت؟ ما الذي يصوم عنك بعد الموت؟ ما الذي يصوم وتتحبون على أنفسكم بقية عمركم؟ فمن كان الموت موعده والقبر بيته والـثرى فراشه والـدود مؤنسه وخوف الفزع الأكبر يُزعجه فكيف يلتذ بهنام؟ ثم يبكي ويخرّ مغشياً عليه.

و كان عمر بن عبد العزيز -رضي الله عنه- يجمع الفقهاء ويتذاكرون الموت وأهوال يوم القيامة والحساب والمرور على الصراط ويبكي أحدهم حتى كأنّ بين يديه جنازة. النفس تبكى على الدنيا وقد علمت

أن السعادة فيها ترك ما فيها

لا دار للمرء بعد الموت يســكُنُها

إلَّا التي كان قبل الموت بانيها

فإن بناها بخير طاب مسكنها

وإن بناها بشرّ خاب بانيها

أيها الإخوان، إنّ زيارة القبور وشهود الجنائز ورؤية المحتضرين وتأمّل سكرات الموت وصورة الميّت بعد مماته يقطع عن النفوس لذّاتها ويبعد عن القلوب مَسرّاتها. قيل لبعض الزهّاد: ما أبلغ العظات؟ قالوا: النظر إلى محلّة الأموات. من استعدّ للموت جدّ في العمل وقصّر الأمل.

فبالله عليكم أيها الإخوان، تفكّروا في الموت وسَكرته ومرارة كأسه وصعوبته. فإنه مقرِّح للقلوب ومُبكٍ للعيون ومفرُق للجماعات وهاذم اللذات وقاطع الاقتيات. وتفكّروا في يوم مصرعكم وانتقالكم من بيوتكم وقصوركم، وخروجكم من سعة الدور إلى ضيق القبور، وخيانة الصاحب و الرفيق وهجر الأخ والصديق، ونقلكم من فوق عرشكم أو غطاءكم الناعم على التراب الخشن والمدر اليابس. ثم يرجعون عنكم إلى أكلهم وشربهم وضحكهم، كأنّهم لم يعرفوكم.

قال التميمي -رحمه الله-: شيئان قطعا عنّي لذة النوم؛ ذكر الموت والوقوف بين يدى الله عز وجل.

وفي الإكثار من ذكر الموت فوائد كثيرة. وقال الدقاق -رحمه الله-: من أكثر من ذكر الموت أُكرِم بثلاثة أشياء: تعجيل التوبة وقناعة القلب والنشاط في العبادة؛ و من نسي الموت عوقب بثلاثة أشياء: تسويف التوبة وترك الرضا بالكفاف والتكاسل في العبادة.

وفي الأخبر أقول: إن لم تذكر الموت وتتّعظ به ولم ينفعك الوعظ، فموتك خير من حياتك.

أذكر الموت و لا أرهبه

إن قلبي لغليظٌ كالحجرْ

أطلُبُ الدنيا كأني خــالدٌ

وورائي المــوتُ يقفو بالأثرْ

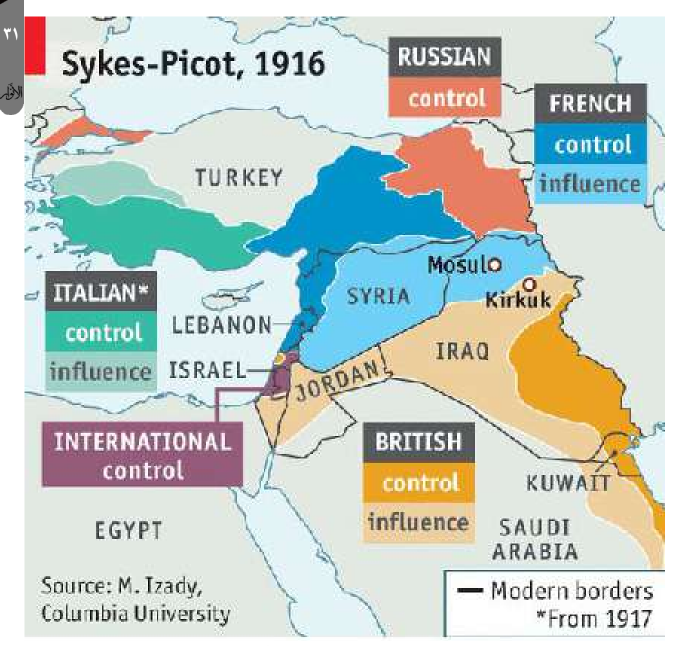
وكفى بالموت فاعلم واعظاً

لمَن المـــوتُ عليه قد قُدرْ

والمَنايا حــــولَه تَرصُدُه

ليس يُنجى المرءَ منهنّ المفرّ

وقد كان يزيد الرقاشي -رحمه الله- يعاتب نفسه ويقول لها: ويحك يا نفس، ما الذي يصلّي عنك بعد الموت؟ ما الذي يصوم عنك بعد الموت؟ وهكذا؛ ثم يقول: أيها الناس، ألا تبكون وتنتحبون على أنفسكم بقية عمركم؟ فمن كان الموت موعده والقبر بيته والثرى فراشه والدود مؤنسه وخوف الفزع الأكبر يُزعجه فكيف يلتذّ منام؟ ثم يبكي ويخرّ مغشياً عليه



### اتفاقية «سايكس بيكو» الافتراق الأبدي للعالم الإسلامي

للطالب: محمد بورتيموري

يعتبرون الإسلام أكبر عدو يحاربونه عن بكرة أبيهم. فمن بين العوامل التي توقد نيران الحقد والبغضاء ويشعلها في أفئدتهم بعثة النبي -صلّى الله عليه وسلّم وظهور الأمة الإسلامية وتأييدها من قبل رب العالمين وسقوط اليهود من قيادة الإنسانية، والثالث: الخلافة الإسلامية التي ما زال اليهود يعتبرها حاجزاً قوياً وسداً منيعاً ضد أهدافهم الشنيعة، ولم يألوا عن أي خطة تنتهي إلى انهياره على مر التاريخ، وغيرها من العوامل التي أفعمت قلوبهم بالعداوة والبغضاء ضد الإسلام،

الحمد لله رب العالمين والعاقبة للمتقين والصلاة والسلام على خير خلقه وعلى آله وصحبه أجمعين.

قال الله تعالى: «لَتَجِدَنَّ أَشَدَّ النَّاسِ عَدَاوَةً لِلَّذِينَ آمَنُوا الْيَهُودَ» (المائدة/٨٢) وأيضاً قال: «وَلَـنْ تَـرْضَىٰ عَنْـكَ الْيَهُـودُ وَلَا النَّصَارَىٰ حَتَّـىٰ تَتَّبِعَ مِلَّتَهُـمْ» (البقرة/١٢٠) أخى المسلم!

إن كراهية اليهود للطبقات المختلفة من المجتمع البشري أمر لا يخفى على أحد، لكن الجز الأعظم من هذه الكراهية موجهة نحو الإسلام والأمة الإسلامية، لأنهم

حيث لم يدعوا صغيراً ولا كبيراً في خداع صورته. وها هو القرآن قد أماط اللثام عن وجوههم الدنيئة وتماثيلهم الخبيثة حيث يقول: «لَتَجِدَنَّ أَشَدَّ النَّاسِ عَدَاوَةً لِلَّذِينَ آمَنُوا الْيَهُودَ» (المائدة/٨٢) ويجعل اليهود في قائمة أسوء أعداء الدين وأشدهم.

ولو نتفقد في الآيات القرآنية نجد أن الله تعالى ذكر اليهود في خمسين سورة من القرآن الكريم صراحة وإشارة.

لماذا يكرس الله تعالى جزءاً كبيراً من الوحي لإدخال هؤلاء الناس؟!!! هل كانت هذه صدفة؟!!! قط!! بل إنه يحتوي على أسرار خفية بوضوح وبشكل لا لبس فيه!

#### حقد اليهود

اضطرمت نيران الحقد في اليهود عندما رأوا أن آخر نبي من أنبياء الله قد بعث ولكن لا من بني إسرائيل، كما قال الله تعالى: «وَلَمَّا جَاءَهُمْ كِتَابٌ مِنْ عِنْدِ اللَّهِ مُصَدِّقٌ لِمَا مَعَهُمْ وَكَانُوا مِنْ قَبْلُ يَسْتَفْتِحُونَ عَلَى الَّذِينَ كَفَرُوا فِلَمَّا جَاءَهُمْ مَا عَرَفُوا كَفَرُوا بِهِ، فَلَعْنَةُ اللَّهِ عَلَى الْكَافِرينَ» (البقرة/٨٩)

ومن شم جعلوا لا يدَعون باباً من أبواب الحيلة والمؤامرة إلا دقوه يستخدمون كل ما عندهم من المكايد، لا يدخرون جهداً في نشر الفساد وتدمير قلاع الإسلام والرسالة الإلهية بغضاً وعداوة، فقد كان لهم تاريخ وطويل ويد طولى في تجاوز الحدود الإلهية، ولأجل ذلك لعنوا على لسان داود وعيسى بن مريم، ذلك بما عصوا وكانوا يعتدون.

واتدت هذه المؤامرات والمكائد والشجون إلى القرن العشرين، حين اهتزت قوائم الخلافة العثمانية الإسلامية واستجمعوا جل جهودهم على استئصال هذه النخلة العظيمة التي تأصلت في الأرض تأصلاً.

اتفاقية «سايكس بيكو» الافتراق الأبدي للعالم الإسلامي في القرن العشرين مع قمع الشعب الفلسطيني بدأ اليهود يخطو حدو الخباثة ويخطط نحو التقسيم الأبدي للعالم الإسلامي (أعني اتفاقية «سايكس بيكو») وكانت غايته العظمى الافتراق الأبدي للعالم الإسلامي وتقطيع الصلات الدينية والتاريخية والثقافية والأخوة بين المسلمين، وكانت هذه الاتفاقية اي: اتفاقية «سايكس بيكو» مؤامرة سرية بين بريطانيا وفرنسا في ٩ مايو بيكو، مؤامرة سرية العالمية الأولى وموافقة روسيا على تقسيم الامبراطورية العثمانية الكبيرة وقد انجرت هذه

الاتفاقية على تقسيم الشام بسوريا ولبنان وفلسطين وأردن وسائر بلاد العرب التي كانت يوماً تحت سيطرة الخلافة العثمانية العظمى وسميت ب»سايكس بيكو»، لأن بريطانيا أرسلت قنصلها «مارك سايس» وفرنسا أرست قنصلها «جورج بيكو» ولذلك سميت ب»سايكس بيكو».

كان ذلك بصورة تبادل وثائق بين الوزارات الخارجية للدول الثلاث: (فرنسا وبريطانيا روسيا» وتحتوي هذه الاتفاقية على ١٢ بنداً اكتفينا بالإشارة إليها مع أنها موجودة في الانترنت تماماً وكمالاً.

#### نتائج اتفاقية «سايكس بيكو»

تم تقسيم منطقة الهلال الخصيب بهوجب الاتفاق وقد أخذت فرنسا الجزء الأكبر من الجناح الغربي من سوريا ولبنان ومنطقة الموصل في العراق، وقد امتد نفوذ بريطانيا من طرف بلاد الشام الجنوبي متجها إلى الجانب الشرقي يشمل بغداد والبصرة وكافة المناطق الواقعة بين المنطقة الفرنسية في سوريا والخليج العربي كما قرروا وضع فلسطين تحت الإدارة الدولية بين فرنسا وبريطانيا وروسيا، إلا أن الاتفاق قد نصّ على منح ميناءي «عكا» و»حيفا» بريطانيا، شرط أن تمتلك فرنسا حرية استعمال ميناء «حيفا» في حين. وهبت فرنسا بريطانيا حرية استخدام ميناء «الاسكندرونة» الواقعة في حوزتها.

هذه هي الاتفاقية التي حققت أهدافهم الخبيثة وآمالهم التي أبقوها في صدورهم منذ عهد النبي -صلّى اللّه عليه وسلّم-. اتفاقية أدخلت الأمةَ الإسلامية في قرن من التيه والضياع والابتعاد عن القرآن، والسنة المحمدية، والرسالة التي كُلّفت بها من قبل رب العالمين.

اتفاقية أدت إلى استئصال الخلافة الإسلامية التي توغلت شرقاً وغرباً.

أختتم كلامي بكلام يستحق التأمل وهو أن اليهود إذا قالت لنا: «نصن أولياءكم ولسنا بأعدائكم» فكلامهم هذا لا يخلو من وجهين: إما كذب وخداع ومكر، وإما أننا لسنا على صراط مستقيم، ولسنا مسلمين حقاً حتى طمعت فينا اليهود واتخذنا أولياء.

«وَلَنْ تَرْضَىٰ عَنْكَ الْيَهُودُ وَلَا النَّصَارَىٰ حَتَّىٰ تَتَّبِعَ مِلَّتَهُمْ، قُلْ إِنَّ هُدَى اللَّهِ هُو الْهُدَىٰ، وَلَئِنِ اتَّبَعْتَ أَهْوَاءَهُمْ بَعْدَ قُلْ إِنَّ هُدَى اللَّهِ مِنْ وَلِيًّ وَلَا اللَّهِ مِنْ وَلِيًّ وَلَا اللَّهِ مِنْ وَلِيًّ وَلَا نَصِر»



#### بسم الله الرحمن الرحيم

الحمد لله حمداً لا منتهى لحدّه، ولا حساب لعدّه، ومنّه على الخلق عظيم لا حدّ لمدّه، وإذا تعلق أمره بشيء لا شيء لسدّه، وإذا قضى بنفع أو ضر لأحد لا أحد لرده، وإذا أوصل فلا أحد يقدر على قدّه، جميع ذرات الكون لا تستغني عن وده، ولا تخرج عن عدّه، فأعمى العمى أن يقال بندّه، أو يقام بضدّه، وأشهد أن لا إله إلا الله وأشهد أن محمداً عبده ورسوله، الذي سعد مختاراً للبشرية.

منذ نعومة أظفارنا كنا نفحص عن السعادة ونتحرى مظانها، فشَغلنا أنفسنا بأشياء نزعمها من أسباب السعادة، ثم في رائعة الشباب ضربنا صفحاً عنها وابتغينا أشياء توقد في قلوبنا الحرص والمحبة للمال والجمال والقوة والقدرة والجماه والشهرة، فبعدما يفوت أوان الشباب ويولي دبره، نفيق من غفلتنا، فإذاً لما نذق شيئاً من السعادة، فضلاً عن منتهلها.

بحثنا وتحرينا وتحيرنا، أين السعادة؟ كيف يجد الواحد منا ذرى الكمال والجمال ويصل إلى شاطئ الأمن والسلام؟ كيف يؤهّل الواحد منا لقيادة ركب الإنسانية؟

الحقيقة أن البشرية اليوم تتخبط في ظلمات الشقاوة والجاهلية، وتغرق في بحار التحلل وعبادة المال.

#### فاسمعوا وعوا!

إن البشرية ليس لها مخرج مما هي فيه، إلى طريق يههّد لها الوصول إلى غايتها العالية إلا عند من وهبها الحياة، من بيده مقاليد السماوات والأرض، الذي يبسط الرزق لمن يشاء ويقدر، الذي خلق الموت والحياة.

#### لم لا نتأمل؟؟!!

السعادة بيد من بيده الموت والحياة، هو يُحيي وعيت وإليه ترجعون، إنه يرشدنا إلى ذكره دامًا ويقول: «أَلَا بِذِكْرِ اللَّهِ تَطْمَئِنُّ الْقُلُوبُ».

نعم! بذكر الله نبغيها، وفيه نرجوها، فنحيى بنور رضاه، ونهتدي من لجة الصراع القائم في الحياة إلى شاطئ الأمن والسلام وسبيل الخلاص.

وقع في خاطري أن أسرد لكم قصة رجل مهموم، منهوك، متحير في مسير العثور على السعادة، قد ذكرها الشيخ عائض القرني في إحدى مقاماته التي تأخذ بمجامع القلوب. يقول الراوي: جاءنا رجل مهموم وقد أنهكته الغموم، فهو من الحزن مكظوم؛ فقال: أيها الناس، حل بنا الباس، وذهب منا السرور والإيناس؛ وتفرد بنا الشيطان، فأسقانا حميم الأحزان. فهل منكم رجل رشيد، رأيه سديد، يصرف عنا هذا العذاب الشديد؟

فقام منا شيخ ينوبُ عنّا، وهو أكبرنا سناً؛ فقال: أيها الرجل الغريب! شأنك عجيب! تشكو الهم والوصب، والغم والنصب، وأراك لم يبق منك الا العصب. أما تدعو الرحمن؟ أما تقرأ القرآن؟ فانه يذهب الأحزان، ويطرد الوحشة عن الإنسان. ثم اعلم وافهم، لتسعد وتسلم، إن من أعظم الأمور في جلب السرور: الرضا بالمقدور واجتناب المحظور. فلا تأسف على ما فات، فقد مات، ولو أنه كنوز من الذهب والجنيهات. واترك المستقبل حتى يقبل، ولا تحمل همّه وتنقل. ولا تهتم بكلام الحساد، فلا يُحسد الا من ساد، وحظيَ بالإسعاد. وعليك بالأذكار، فيها تحفظ الأعمار، وتدفع الأشرار، وهي أنس الأبرار، وبهجة الأخيار. وعليك بالقناعة، فإنها أربح بضاعة، واملأ قلبك بالصدق، واشغل نفسك بالحق، وإلا

شغلتك بالباطل، وأصبحت كالعاطل، وفكر في نعم الله عليك، وكيف ساقها إليك، من صحة في بدن، وأمن في وطن، وراحة في سكن، ومواهب وفطن، مع ما يصرف من المحن، وسلم من الفتن، واسأل نفسك في النعم التي بين يديك، هل تريد كنوز الدنيا في عينيك؟ أو أموال قارون بين يديك؟ أو قصور الزهراء في رجليك؟ أو حدائق دمشق في أذنيك؟ وهل ترى ملك كسرى بأنف ولسانك وفيك؟ مع نعمة الإسلام ومعرفتك للحلال والحرام وطاعتك للملك العلام؟

ثم أعطاك مالا ممدوداً، وبنين شهوداً، ومهد لك تمهيداً، وقد كنت وحيداً فريداً، واذكر نعمة الغذاء، والماء، والهواء، والدواء، والكساء، والضياء، والهناء، مع صرف البلاء، ورفع الشقاء.

ثم افرح بما جرى عليك من أقدار، فأنت لا تعرف ما فيها من الأسرار، فقابل النعمة بالشكر وقابل البلية بالصبر، وإذا أصبحت فلا تنتظر المساء، واغفر لكل من قصّر في حقك وأساء، واغسل قلبك سبعاً من الأضغان، وعفّره الثامنة بالغفران، واغسل قلبك سبعاً من الأضغان، وعفّره الثامنة بالغفران، وانهمك في العمل، فانه يطرد الملل، واحمد ربك على العافية، والعيشة الكافية، والساعة الصافية، فكم في الأرض من وحيد، وشريد، وطريد، وفقيد، فكم من رجل غُلب، وماله سُلب، وملكه نُهب؛ وكم من مسجون، ومغبون، ومديون، ومفتون، وكم من سقيم، ويتيم، ومن يلازمه الغريم، والمرض الأليم، واعلم إن الحياة غرفة بمفتاح، تصفقها الرياح، لا صخب ولا صياح!! وهي كما قال ابن فارس:

ماءٌ وخبزٌ وظلُّ ذاك النعيم الأجّلُ كفرتُ نعمةَ ربي إن قلتُ إني مقِلُّ

واعلم: أن لكل باب من الهم مفتاحاً من السرور، وللذنب رب غفور، والفلك يدور، وأنت لا تدري بعاقبة الأمور، وملك كسرى لا تغني عنه كسرة، ويكفي من البحر قطرة، فلا تذهب نفسك على الدنيا حسرة، ولا تتوقع الحوادث، ولا تتنظر الكوارث، ولا تحرم نفسك لتجمع للوارث، ويغنيك عن الدنيا مصحف شريف، وبيت لطيف، ومتاع خفيف، وكوز ماء ورغيف وثوب نظيف، والعزلة مملكة الأفكار، والدواء كل الدواء في صيدلية الأذكار، وإذا أصبحت طائعاً لربك وغناك في قلبك، وأنت آمن في سربك راضٍ بكسبك، فقد حصلت على السعادة، ونلت الزيادة، وبلغت السيادة، واعلم أن الدنيا خداعة، لا تساوي هم ساعة، فاجعلها طاعة، فلما انتهى من وعظه، أعجب بلفظه، وحسن لحظه وقال له: جزاك الله عنى خير الجزاء، فقد صار كلامك عندى أشرف العزاء.

واعلم: أن لكل باب من الهم مفتاحاً من السرور، وللذنب رب غفور، والفلك يدور، وأنت لا تدري بعاقبة الأمور، وملك كسرى لا تغني عنه كسرة، ويكفي من البحر قطرة، فلا تذهب من البحر نفسك على الدنيا حسرة، ولا تتوقع الحوادث، ولا تنتظر الكوارث، ولا تحرم نفسَك لتجمع للوارث، ويغنيك عن الدنيا مصحف شريف، وبيت لطيف، ومتاع خفيف، وكوز ماء ورغيف وثوب نظيف، والعزلة مملكة الأفكار، والدواء كل الدواء في صيدلية الأذكار، وإذا أصبحت طائعاً لربك وغناك في قلبك، وأنت آمن في سربك راضِ بكسبك، فقد حصلت على السعادة، ونلت الزيادة، وبلغت

السيادة



كلها نقرأ جريدة أو صحيفة، أونفتح ونتصفح قناة أو مجموعة إخبارية لنطلع على أخبار العالم الإسلامي وأحواله، نجد أن المسلمين في أرجاء العالم وأنحاءه يعانون من أشد الأزمات والمآسي، ويواجهون أصعب الظروف والأحوال، وأشد الأوضاع والأخطار، فترى المسلمين في كل مكان مضطهدين، المعذّب هو المسلم، والمقتول هو المسلم، والمسجون هو المسلم، والمشرّد هو المسلم. فيا تُرى هل يوجد الآن في العالم غير المسلم يُعذّب ويسجن ويقتل ويدمر بيته، ويشرد أبناءه، ويطرد من داره ووطنه?

وهل يوجد غير المسلم يعاني من الفقر والإفلاس كما يعاني المسلم مع كثرة أموال المسلمين، ووفرة منابعهم

وذخائرهم التي وهبها الله إياهم؟

ولكنْ نحن المسلمون نواجه جميع هذه الكوارث والمشاكل، ونختنق في هذه الأجواء الخانقة الضيّقة، والبيئات المظلمة القاتمة، ونُقتل إما بيد عدو محتل مجرم وغاصب، أو بيد بني جلدتنا ممن يدّعي أنه يريد لنا الخير والسعادة، فهل تساءلنا يوما من الأيام، لماذا الأمة التي جلبت الأمن والسعادة والرخاء والطمأنينة للآخرين، وعلّمتهم العدالة والإنصاف والوسطية والرفق، والتي كانت تهابها أمم الأرض بأسرها، لماذا هي اليوم ترى هذه الحوادث، وتعاني من هذه المشاكل؟ ولماذا أبناءها يذبحون ويقصفون ويقتلون؟

فالجواب واضح وضوح الشمس في رابعة من النهار،

لا إغماض فيه ولا إبهام؛ هو أننا تخلّينا عن وظائفنا ومهامنا؛ ولأننا فمنا بعداوة بعضنا لبعض، ولأننا لم نشد أزر بعضنا البعض؛ ولأننا لم نتألم ولم نحزن لأجل إخواننا المهجّرين، المشرّدين، النازحين الذين لا مأوى لهم سوى اللهجّرين، المشرّدين، النازحين الذين لا مأوى لهم سوى الله، فالسماء سقفهم والأرض فراشهم؛ ولأننا لم ضدّ يد العون والمساعدة إليهم عندما كانوا في أمس الحاجة إلينا -إلا من رحمه الله- ولأننا نسينا قول الله تعالى الذي أمرنا فيه بالاعتصام والتمسك بكتابه الكريم حيث يقول:» واعتصموا بحبل الله جميعا ولا تفرقوا» ونسينا قول رسول الله -صلى الله عليه وسلم-: «المسلم كالبنيان يشد بعضه بعضا»

فلـما رأى الأعـداء ضعفنا وقلـة حيلتنا، ورأوا تفرقنا وتخاذلنا وتشرذمنا وصراعاتنا الداخلية، والحروب التي تقع فيما بيننا، ورأوا أن المسلمين ليسوا كما كانوا من قبل على عزة وأنفة وشموخ، يلبون استغاثات إخوانهم واستصراخات أخواتهم مهـما كانت الظروف والأحوال، وينصرون المظلومين والمنكوبين مهـما تحملوا من المشاق، ومهـما تكبـدوا من الخسائر، ومهـما تجشـموا من المتاعب، وواجهـوا الصعـاب.

فالتاريخ يشهد على ذلك، والوقائع تذكّرنا بذلك، ورأى الأعداء الألداء قوتهم وبطشهم وجبروتهم وعُنجُهيتهم وقتلهم، فسيطروا وهيمنوا على قلوب ضعفاءنا وعقولهم، ووجدوا أملاً في أن يحتلوا البلاد الإسلامية، ويجعلوا حكامنا ورؤوساءنا عملاء لهم، يتكلمون بكلامهم، ويأتمرون بأوامرهم ويمتثلونها مهما كلفهم الأمر.

إن أعداءنا ماكرون خادعون جداً، كلما يرتكبون جناية يرون فيها ردود فعل المسلمين، يقترفون أخرى حتى يعطوا جريمتهم الشنيعة الأولى، حيث يظلمون إخواننا في مكان من الأمكنة ويستهدفونهم. فإذا رفعنا أصواتنا احتجاجاً على ما فعلوا، فيشغلون المسلمين بحادثة أكبر منها، كما نحن نشاهد اليوم هذا بأم أعيننا، شغلونا منها، كما نحن نشاهد اليوم هذا بأم أعيننا، شغلونا استرجاع حقوقنا، شغلونا بقضايا أخرى في العالم الإسلامي كقضية كشمير المظلومة المنكوبة، ثم عندما قمنا باحتجاج وتنديد هذه الهجمات الوحشية والبربرية التي باحتجاج وتنديد هذه الهجمات الوحشية والبربرية التي تقلوا فيها الكثير من إخواننا وأخواتنا وسحبوهم إلى زنازين مظلمة، شغلونا بتدمير بيوت إخواننا في سوريا والعراق ومداهمات البيوت وقتل أهلها في أفغانستان، والعراق ومداهمات البيوت وقتل أهلها في أفغانستان، ما إن رُفعت أصواتنا حتى شغلونا بقضية مسلمي الإيغور الذين يعانون بطش الصين الظالمة الغاشمة الجبارة التي لا ترحم صغيراً ولا كبراً ولا شاباً ولا شيخاً

ولا رجلاً ولا امرأة.

كل هذا يرجع إلى أننا المسلمون» أمة المليار وسبعمائة ميليون مسلم في العالم، لا اتحاد ولا أخوة ولا وفاق بيننا، وإن حكامنا ورؤوساءنا بدل أن يفكروا في مظلومي العالم ويجدوا لقضاياهم حلاً منشوداً، يعيشون في القصور الشامخة ويقضون أيامهم ولياليهم في اللهو واللعب والترف والبذخ، لا هم لهم إلا جمع الأموال وملئ الجيوب، وامتصاص الثمالة الباقية من دماء الشعوب، وهي حائرة ثائرة، فكل حاكم ورئيس يحب الأنانية والأثرة -إلا ماشاء الله-

هناك من يتألمون لهذه القضايا، ولكن لا يستطيون أن يقوموا بشيء بمفردهم ويحققوا إنجازاً، فهذا حال حكامنا، يذهب كل واحد في طريقه، فكم يتألم الإنسان عندما يرى هذه الفجائع والمصائب؟ ويرى المسلمين كتابهم وحملة أقلامهم بدل أن ينشغلوا بأمور المسلمين المنكوبين ويكتبوا عن مأساتهم وأزماتهم ويبلغوها إلى أسماع الآخرين ويرسموها أمام عيونهم، يرونهم يردون على هذا الرئيس المسلم وذاك الحاكم.

فلو كنا نريد العزة المفقودة، والسؤدد والمجد السابقين فعلينا أن نعتصم بالله ونستعين به، ونرجع إليه من جديد، ونحاسب أنفسنا على ما فعلنا، ولذلك أمرنا الله سبحانه وتعالى: «وَاعْتَصِمُوا بِحَبْلِ اللّهِ جَمِيعًا وَلَا تَفَرَّقُوا» فعلينا أن نواسي معاً ضعفاءنا، ونترحم على المساكين، ونشفق على اليتامي، ونساعد الأرامل والفقراء، ونكون يبدأ واحدة أمام ظالم يريد أن يحتل شبراً من أراضي يبدأ واحدة أمام ظالم يريد أن يحتل شبراً من أراضي المسلمين، أو أن يهين مسلماً، أو يسيء الأدب إلى عظماء المسلمين وكبارهم وينتهك حرماتهم ويهين مقدساتهم، فليأخذوهم ويلقنوهم درسا ليعتبر بهم الآخرون ولا يتجرأ على مثله اللاحقون.

وليكونوا صفاً واحداً أمام الأعداء، وسداً منيعاً مقابل الكوارث والنكبات، ويمنعوا الطوارئ التي تطرأ علينا، والحوادث التي تحدث بيننا، ويساعد بعضهم البعض. نرجو الله سبحانه وتعالى أن يرينا هذه الأيام، ونرى نحن بأم أعيننا أن المسلمين استرجعوا عزتهم وكرامتهم ومكانتهم وشرافتهم.

وما ذلك على الله بعزيز، إنه على ذلك لقدير، وبالإجابة جدير.



تحـدث «يوسـف إسـلام» عـن نفسـه وقـال: «ولـدت في أسرة مسـيحية وسُـميتُ ب»إسـتيفن» واشـتهرت في العالم ب»كات اسـتيفنس.

لقد لحقت في صباي مدرسة كانت تتعلق بكنيسة كاثوليك، ثم بعد سنوات تركتها، وبدأت بالإطراب وأنا في السابع عشر من عمري، وكنت ناشطاً في هذا المجال، حتى صرت حديث الناس، ودار اسمى على ألسن الخاص والعام، ولقّبوني بمطرب القارتين، وبدأت المؤسسات الإعلامية العالمية توجه إلى الدعوات، وتتمنى أن أستجيب لها، لقد ذاع آنذاك صيتى في العالم كله، وأصبحت ثروتي تزداد يوماً فيوماً، حتى ما بقيت في لندن شابة سافرة غير ملتزمة إلا وقد منت أن تكون بينى وبينها علاقة عميقة، ثم أخذت أشرب الخمور وأمارس التدخين، فصار شأني كشأن سائر المطربين. كانت الأيام تدور دورتها وأنا منهمك في عاداتي الرذيلة، لا أستطيع أن أنقطع عن واحدة منها، فمرضت وأصبت بالسلّ، وكنت ابن تسعة عشر، فلزمت الفراش في المستشفى، ثم بلغت من المرض مبلغاً جعلني أشمّ رائحة الموت التي سبقت صاحبها، وكنت في هذه الحالة الحرجة إذ ناديت الله وعاهدته أن أخدم دينه بعد ما شفاني الله، فشفاني ووفيت بعهدى، فتوجهت تلقاء الكنيسة، لكن كلام القسيس لم يكن يقنعنى، وكذلك الكتاب المقدس، فبدأت أبحث عما يبرد غليلي في مورد آخر، فأخذت أطالع اليهودية، عساني أجد ضالتي فيها، ولكن ما وجدتها، فبدأت مطالعة البوذية، ولكنها أيضاً ما استطاعت أن تعطيني ما أبحث عنه، وهو الذي كنت أفتقده، ففي تلك الأيام قمت بإصدار أغنيتين باسمى «طرق المعرفة» و»لعلى أموت الليلة».

ثم بعد ذلك ملتُ إلى الشيوعية، لكني وجدتها أيضاً أيضاً عاجزة عن أن تعطيني مطلوبي ومفقودي، فبعد يأسي من الأديان المختلفة التي جربتها، صمّمت على أن أبدع من تلقاء نفسي ديناً جديداً وأترك الثروة التي تبعدني عن الحقيقة، فودّعت المجتمع، وحُبّبت إلى الخلوة ورغبت فيها. في ذلك الزمان جاءني أخي «ديويد» وقد كان قادماً من مدينة القدس، فحكى لى ما رأى وقال: «شعرت بأن المسجد الأقصى يتختلف ويمتاز عن

إلى الإسلام» الإسلام» إسلام «يوسف إسلام» الموسيقار والمطرب الشهير في العالم للطالب: سيد محمد ماري

كل الكنائس والمعابد المسيحية واليهودية، فقد شعرت فيه بالأمن والراحة مالم أشعر به في غيرها من الكنائس والمعابد»

رَفِّهِ أَخِي ديويد كان يعرف أني أطالع الأديان المختلفة، فأهدى لى نسختين من «القرآن». نسخة بالعربية وأخرى بالعربية وأخرى بالإنجليزية، فهذه الهدية كانت أغلى هدية أعطيتها منذ نعومة أظفاري، لأنها غيرت حياتي، ونورت قلبى، وصارت سفينة نجاتي من بحر الظلمات والضلالة إلى شاطئ الأمن والسلام وأظهرت لي طريق الهداية والحياة.

فإذا أردت أن أطالعه فاجأني شيء ما وأثار عجبي أني لم أجد عليه اسم المؤلف مكتوباً، ثم على أي حال بدأت مطالعته، وكنت أشعر بالسكينة والاطمئنان من مطالعته، وكل آية من آياته زادتني حباً وشعفاً وشوقاً إليه، وكنت أظن أنه رسالة كُتبت وأرسلتْ إلى خاصة، وتخاطبني، كنت لا أشبع من مطالعته، لأني وجدت فيه ما كنت أبحث عنه في كل هذه السنوات، وإنه قد حلّ عقدة حياتي.

ثم بذلت مجهودي لمطالعة سيرة من نزل عليه واضطلع بتبليغه، وهو محمد -صلّى الله عليه وسلّم-، فتأثرت بسيرته العظيمة، فأسلمت وصدّقت ما جاء به محمد -صلّى اللّه عليه وسلّم- ثم ذهبت يوم الجمعة إلى مسجد في «لندن» وأعلنت اعتناقى للإسلام هناك أمام الناس وسميت نفسي ب»يوسف إسلام». لأنى قد كنت تأثرت وبكيت من قراءة سورة «يوسف» عندما قرأتها لأول مرة، ثم تركت الخمر والسيجارة، وبعد مدة رغبت عن الموسيقي وآلاته، لأن القرآن أغناني عن كل موسيقي وعزف.

نعـم! إن «يوسـف إسـلام» قـد بـاع كل مـا عنـده مـن آلات الموسيقى، وألواحه الذهبية التي نالها في تلك السنوات، ثم قام مساعدة المؤسسات الخبرية، وأسّس بهمته البالغة أربع مدارس إسلامية وبنى عدة مساجد في لندن ماله، ولديه فندق إسلامي وينفق دخله وربحه لسد ما تحتاجه تلك المدارس التي قد بناها.

هـو الحـين أحـد كبـار الدعـاة للإسـلام في أوروبـا، لديـه أربـع

مداس وأسس حزب « الدعوة إلى الإسلام.

وأيضاً أسست مؤسسة خيرية باسم «مسلم ايد» بمساعدته واهتمامـه. منعـه أمريـكا عـن الـورود إلى مملكتهـا. يوسـف إسلام سافر إلى أفغانستان وبوسني مرات. هـو يعـين المسلمين ويساعدهم في فلسطين وعراق وبوسني. ونال جائزة المساعدة الإنسانية التي تُمنح لشخصية عالمية قد فاق في هذا المجال. له تأليفات ترجمت بعضها إلى الفارسية، منها: سيرة النبي -صلّى الله عليه وسلّم- وكيف أسلمت.

فهذه نبذة من حياة رجل عظيم قد تأثر بآيات كتاب الله تعالى وسيرة نبيه -صلّى الله عليه وسلّم- وقدّم للإسلام والمسلمين خدمات عديدة وصار من كيار دعاة الإسلام. فها هي بصيرة من كان مطرباً، مدمن الخمر والتدخين، وزيادة على ذلك كان غير مسلم، ولكن اعتبر واسترشد واستهدى من القرآن ورشد واهتدى به. فكيف بنا ونحن مسلمون، وُلدنا مسلمين، وقرأنا القرآن في كل صلاة وفي كل وقت وحين؟؟!! ما لنا لا نتأثر بها ولا نشعر برسالة يهديها لنا؟؟!! أَمْ عَلَىٰ قُلُوبِ أَقْفَالُهَا؟؟!! أم قد اتخذنا القرآن مهجـوراً؟؟!! فَأَيْـنَ تَذْهَبُـونَ؟؟!! فَـأَنَّىٰ تُصْرَفُـونَ؟؟!! أَلَـمْ يَـأْنِ للَّذينَ آمَنُوا أَنْ تَخْشَعَ قُلُوبُهُمْ لذكْرِ اللَّه وَمَا نَزَلَ مِنَ الْحَقِّ وَلَا يَكُونُوا كَالَّذِينَ أُوتُوا الْكَتَابَ مِنْ قَبْلُ فَطَالَ عَلَيْهِمُ الْأَمَدُ فَقَسَتْ قُلُوبُهُمْ وَكَثِيرٌ مِنْهُمْ فَاسِقُونَ؟؟؟!!! لَقَدْ أَنْزَلْنَا إِلَيْكُمْ كَتَابًا فِـه ذَكْرُكُمْ أَفَلَا تَعْقلُونَ؟؟؟!!!

تَطُولُ بِنَا الحَيَاةُ ولَا حَــيَاةٌ

إِذَا لَم نَجِعَلِ القُرآنَ هَدياً

ومَن يَحيَا الحَيَاةَ هَوَىٰ وَلَهواً

فَإِنَّا نَحِنُ بِالقُرآنِ نَحِيا

فها هي بصيرة من كان مطرباً، مدمن الخمر والتدخين، وزيادة على ذلك كان غير مسلم، ولكن اعتبر واسترشد واستهدى من القرآن ورشد واهتدى به. فكيف بنا ونحن مسلمون، وُلدنا مسلمين، وقرأنا القرآن في كل صلاة وفي كل وقت وحين؟؟!!



# تزود أيها الطالب

بسم الله والحمدلله والصلاة والسلام على رسول الله: يقول الله سبحانه وتعالى: لَقَدْ خَلَقْنَا الْإِنسَانَ فِي كَبَدٍ ﴿ بلد ٤﴾.

عن عبدالله ـ رضي الله عنه ـ قال: خطّ النبي خطّاً مربعاً وخط خططاً في الوسط خارجاً منه وخط خططاً وصغاراً إلى هذا الذي في الوسط وقال: هذا الإنسان، وهذا أجله محيط به ـ الوسط وقال: هذا الإنسان، وهذا أجله محيط به وهذه أو قد أحاط به ـ وهذا الذي هو خارج أمله، وهذه الخطط الصغار الأعراض، فإن أخطأه هذا، نهشه هذا، وإن أخطأه هذا، نهشه هذا، ووإن أخطأه هذا، نهشه هذا. وعيح البخاري ـ كتاب الرقاق ـ منذ مدة تحلّق فكرة في سماء قلبي تدعوني لأقيد بالكتابة بعض التجارب حصلتها في زمن الطلب. إنني بالكتابة بعض لكل طالب وليس بإمكانه أن يحلها أرى أنها لغز تعرض لكل طالب وليس بإمكانه أن يحلها وحده فهي صعبة بحسب قدرات الطالب وظروفه وأجوائه كما هي من أسهل الأشياء لدى المتخرجين.

وأنا كمتخرج عندي لبعض الأعراض عتاد فما زالت الفكرة آخذة بتلبيبي وأنا أدفعه بالأعذار حتى فرغ كنانة أعذاري فاضطررت إلى القبول وها أنا أُضمّر فرس القلم في ميدان الأوراق فأرجو الله أن يلهمني ما ينفعني والقارئين الكرام:

هناك مسائل قل من لا يشتغل باله بها من الطلبة الأعرة ولاسيما المراهقون ...

### من هذه الأمور:

١ ـ مصارف الحياة (المعيشة)

٢\_ قضاء الفرج والزواج

٣ـ العمل في المستقبل

٤ - كيف أنهى هذه السنوات الطويلة

وإلى ذلك من مكايد يستخدمها الشيطان ليوئس الطالب المسكين فيهجر الدراسة معاملته مع عامة

الناس يذهب بهم كل مذهب ليقنطوا من رحمة الله الميدان أين أنت من السلف؟ أي همة تخرق هذة المسيرة الواسعة.

### ك دع كل نشاط سوى الدراسة

ثم لطرح هذه التساؤلات في ضمير الطالب لا بد من تههيدات تسد على الطالب باب النشاط وتنوع الأعمال. فيلقـى في روعـه أن دراسـتك أهـم شيء فـلا تفكـرنّ في شيء غيره فتفشل، عليك أن تركز قدراتك، أنت تعبان في برامج ينظر الله الى عبده فينجيه. مضى على الطالب مدة وهو مشغول بدروسه فقط في أسلوب راكد لا تنوع فيه ولا تطور فيشعره التعب من ٤. وأن ينوّع برامجه لأسباب: تساوى أيامه وساعاته وحق عليه أن يتعب في هذه الحياة الدائمة التي تعوّد كلها لا يعجبه شئ في ليله و لا نهاره.

### زخرفة حياة الأتراب:

يا للمصيبة! ماذا فعلت بحياتك الثمينة وبعمرك الغالية حبست نفسك سنوات في بقعة نائية عن الحضارة و والبصرية و.... الرقى

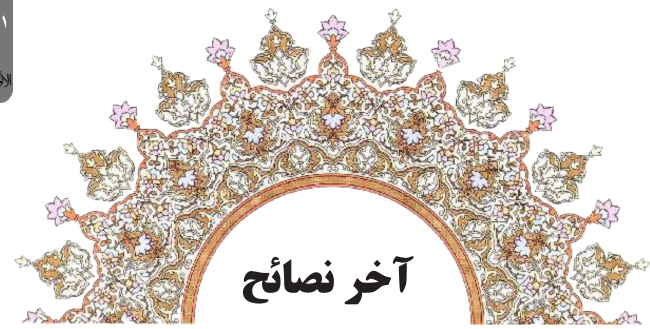
> وإخوانك صعدوا قمم الرقى في الدنيا وأنت قاعد في المدرسة وليتك خدمت الإسلام.... لا ، لست فارس هذة

وتصحبك في هذة السنوات؟ ليس بإمكانك أن تقضى هـذة المهمـة و.... يرحـم اللـه تعالـي هـذا المسـكين يـري أن كل حل ينتهى إلى اليأس والفشل فما أحوجه إلى الرجاء؟!! ليته يذكر أنه هو الذي دخل المدرسة بهمة تهـزّ الجبال، لكـن مـع الأسـف قـد غلـب عليـه اليـأس وهيهات منه القوة فلا نجاة في مثل هذة الحالة أن إلا

تفرضها المدرسة وهكذا يضيق على الطالب ميدان النشاط يحسن لمن اعتراه هذه الكارثة: ١. أن يستغيث بالله فإذا فاز في هذه المرحلة ثم يبدأ في المشروع الثاني عندما ٢. أن يذكر سابقه (نشاطاته و همته) ٣. أن يستشير من سبقه في هـذا المضـمار.

- ١. أن التعلم لا يقتصر في طريقة واحدة { كتلقى الكتاب مـن الأسـتاذ}
  - ٢. البرامج الراتبة تتعب الإنسان وتبطئ عملية التعلم
    - ٣. التنوع ينشط الطالب ويشحذ ذهنه
    - ٤. ينجر ذلك إلى استخدام جميع مواهب السمعية





# للشيخ شهاب الدين الشهيدي رحمه الله للطلاب والأساتذة في جامعة «أنوار العلوم خيرآباد»

ـــ التعريب: سعيد خوانند هـــ

شيخ الحديث شهاب الدين الشهيدي كان من أكبر أعلام خراسان، وقف عمرَه على تحصيل وتعلّم العلم ونشرها وتعليمها، وفقه الله تعالى لخدمة الإسلام في أنحاء الأرض، لا سيما أهل خراسان. كان له تعلق بالجامعات العلمية وأساتذتها، فقد كان لا يترك زيارتهم ولا يضن عليهم بوده ونصحه والتجارب القيمة التي زودته السنونَ الطويلة بها. والذي أمامكم الآن آخر ما جرى على لسانه -رحمه الله- من النصائح للأساتذة والطلاب في جامعة «أنوار العلوم خيرآباد» قام الشيخ «شهاب الدين الشهيدي» خطيباً في حفلة بجامعة «أنوار العلوم» أمام حشد غفير من الطلبة، فخاطبهم بما فيه شفقة الأب ورصانة الحكيم وبصيرة المرشـد وجـد الأمـير فقـال: «نحمـده ونصـلي عـلي رسـوله الكريم، «أَلَا إِنَّ أَوْلِيَاءَ اللَّهِ لَا خَـوْفٌ عَلَيْهِـمْ وَلَا هُـمْ يَحْزَنُـونَ، الَّذِينَ آمَنُ وا وَكَانُ وا يَتَّقُونَ، لَهُمُ الْبُشْرَىٰ فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَفِي الْآخِرَة لَا تَبْديلَ لكَلمَاتِ اللَّهِ ذَٰلِكَ هُوَ الْفَوْزُ الْعَظيمُ» يا رب صلّ وسلّم على نبيك وحبيبك محمد -صلى اللّه عليه وسلّم-.

ثم بعد ما أثنى على الله ورسوله بدأ كلامه بقول العلامة أشرف علي التهانوي: «على المسلم أن يتزود من العلم على الأقل بقدر

الحاجة، إن كان مثقفاً فليطالع وإن كان أمياً فعليه بالسؤال، قال رسول الله -صلى الله عليه وسلم-: «شفاء العيّ السؤال» وقال علي -رضي الله عنه-: «من تساوى يوماه فهو مغبون». فعلينا أن لا نألو جهداً في أن يكون يومنا أفضل من أمسنا علماً وعملاً.

#### يا معشر الطلبة!

العلم هـو الاجتهاد والمحاولة. ينبغي لطالب العلم أن العلم هـو الاجتهاد والمحاولة. ينبغي لطالب العلم أن يجعل همّه في شهيّ الطعام وملوّن الثياب، بـل يليق به أن يكون همه وغمّه مقصورين على طلب العلم. ركّز الإمام الشافعي -رحمه الله- فكره في تعلم العلوم، وعلى هذا كان يفضّل الثوب الملوّن على الثوب الأبيض، (لأن الثوب الأبيض سرعان ما يتّسخ ويشغل صاحبه بغسله) وعليه كذلك أن يكتفي من الضحك والحديث بقليله ويجتب المماراة، ولو عاش في لفيف فيعُدّ نفسه أخفض أحد بينهم وإن كان أذكاهم. قال السري السقطي: «آية حسن الخلق ثلاث: قال السري السقطي: «آية حسن الخلق ثلاث: الأول: أداء الفرائض، قال رسول الله -صلّى الله عليه وسلم-: بالمستحبات لتكميل النوافل، ونتمسك بالنوافل لتكميل السنن، وبالسنن لتكميل الواجبات لتكميل الفرائض.

الثاني: الاجتناب عن المعاصي والمحارم، نبذ المعاصي والمحارم سبب عزتنا عند الله عز وجلّ، روى على -رضي الله عنه-من نقله اللهُ عزَّ وجلَّ من ذلِّ المعاصي إلى عزِّ التَّقوي، أغناه بلا مال، وأعزُّه بلا عشيرة، وآنسَه بلا أنيس، ومن خاف اللهَ أَخَافً اللَّهُ تعالى منه كُلُّ شيءٍ، ومن لم يَخَفِ اللَّهَ أَخافُه الله تعالى من كلِّ شيءٍ، ومن رضي من الله تعالى باليسير من الرِّزقِ رضِي اللهُ تعالى عنه باليسيرِ من العمل، ومن لم يستحْى من طلب المعيشةِ خفَّت مؤنتُه، ورخى بالُه، ونعِم عيالُه، ومن زهد في الدُّنيا ثبَّت اللهُ الحكمةَ في قلبه، وأنطقُ الله بها لسانَه، وأخرجه من الدُّنيا سالمًا إلى دار القرار» ليسع كلّ مسلم سعياً حثيثاً لوقاية نفسه من الذنوب والمعاصى، بحيث ما إن أذنب ذنباً حتى يتوبَ الى الله عـز وجـل توبـة متعاقبـة ولا يـؤذي أحـداً بلسـانه ولا بيـده ولا يتحدث بعيوب الآخرين. قال رسول الله -صلّى اللُّه عليه وسلم- في الحديث القدسي: «أنا عند ظن عبدي بي وأنا معـه أينـما ذكـرني». حسـن الظـن باللـه أسـاس حسـن الخلـق. ثم أردف قائلًا: أفضل الأعمال ثلاثة: ١-العمل بالسنة ٢-درهم حلال (كسب الحلال) ٣-الصلاه بالجماعة. طلب سعد بن أبي وقاص -رضي الله عنه- من رسول الله -صلّى اللَّه عليه وسلّم- فقال: ادع أن يجعلني اللّه مستجاب الدعوة! فقال: «أطب طعمتك» وفي رواية: «مطعمك». هناك الدعاء الماثور عن رسول الله -صلَّى اللَّه عليه وسلَّم-«اللهم اكفنا بحلالك عن حرامك وأغننا بفضلك عمن سواك» روي أن مـوسى -عليـه السـلام- سـأل مـن اللّـه فقال: اللهم كم تحبني أنت؟ فقيل له: انظر إلى قلبك، أحبك بقدر ما يكون في قلبك حبك لي»

### يا أبنائي!

من أحب أن ينظر ما له عند الله فانظر ما لله عنده. الثالث: ترك الغفلة.

ينبغي لطالب العلم أن لا يكون غافلاً وذاهلاً. قال العلامة التهانوي -رحمه الله-: على كل مسلم أن يحاسب نفسه كل ليلة، إن كان عمله عملاً حسناً فليشكر الله، وإن كان سيئاً فعليه بالاستغفار (فليستغفر الله) قال أحد من الأعلام لسفيان الثوري -رحمه الله-: إذا جاءك ما تحب فأكثر من قول الحمدلله، وإذا جاءك ما تكره فأكثر من قول لاحول ولا قوة إلا بالله، وإذا استأخر رزقك فأكثر من الاستغفار. قال مجدد الألف الثاني -رحمه الله- اذا أصابتكم مصيبة فحوقلوا ٥٠مرة لتنجلي عنكم المصيبة.

ثلاثة من الأخلاق تبلغ بصاحبها رضا الله: الأول: كثرة الاستغفار. الثاني: خفض الجناح. الثالث: كثرة الصدقة. قال موسى -عليه السلام- أين أجد الله؟؟!! فقيل له: عند المنكسره قلوبهم.

قال حبيبنا -صلّى الله عليه وسلّم- «بلغوا عني ولو آية، وأيضاً قال لعلي عليه السلام- لأن يهدي الله بك رجلا واحداً خير لك من حمر النعم» يا إخواني!

في كل شيء حق وصدقة وزكاة، والصدقة التي علينا بالنسبة إلى هذه الهبة العظيمة (علم الدين) تبليغها، لأجل هذه انووا وشمروا عن ساعد الجدّ لتبليغها إن شاء الله تعالى، السلام عليكم ورحمة الله.



السنة الثامنة 📉 ذي القعدة ١٤٤١ 📉 الرقم ٢٤\_٢٥

# فتاوى الأنوار

إبراهيم يوسف بور

### س: لو ترك سجدة من ركعة ثمّ تذكّرها وقضاها وسجد للسهو، هل تصح صلاته أم لا؟

ج: نعم، صحت صلاته، لأنه قضى السجدة المتروكة وسجد للسهو.

. وكما في رد المحتار: ( قَوْلُـهُ فَسَجَدَهَا ) أَفَادَ أَنَّ سُجُودَهَا عَقِبَ التَّذَكُّرِ غَيْرُ وَاجِبٍ ، لِـمَا فِي الْبَحْرِ عَنْ الْفَتْحِ : لَـهُ أَنْ يَقْضِيَ السَّجْدَةَ الْمَتْرُوكَةَ عَقِبَ التَّذَكُّرِ ، وَلَـهُ أَنْ يُؤَخِّرَهَا إِلَى آخِر الصَّلَاةِ فَيَقْضِيَهَا هُنَـاكَ .(٤١٢/٤)

يَحَبِي ﴿ الْمَتَاوَى الهندية: فَلَـوْ تَـرَكَ سَجْدَةً مِـنْ رَكْعَـةٍ فَتَذَكَّرَهَـا فِي آخِـرِ الصَّـلَاةِ سَجَدَهَا وَسَجَدَ لِلسَّـهْوِ لِـتَرْكِ التَّرْتِيـبِ فيـه.(١١٣/١، بـاب سـجود السـهو)

وفي البحر الرائق: فلوترك سجدة من ركعة فتذكرها في آخر الصلاة سجدها وسجد للسهو لترك الترتيب فيه. (البحر الرائق:٢٣٢/٤)

# س: حدثت فرجة في الصف المتقدّم بخروج أحد المصلين، هل يلزم على الذي خلفه أن يملأ الخلل أم لا؟

ج: نعم، يجب عليه أن يسد الخلل، لأن تركها كراهة تحريمة ولو كان مقدار صف يمشي دفعة واحدة، أو أكثر يقف مقدار ركن ثم يمشي. لو كان مقدار صفين ومشى دفعة واحدة تفسد صلاته.

كُما في رد المحتارُ: كَقِيَامُهِ فِي صَفُّ خَلْفَ صَفُّ فِيه فُرْجَةٌ .... هَلْ الْكَرَاهَةُ فِيهِ تَنْزِيهِيَّةٌ أَوْ تَحْرِهِيَّةٌ ، وَيُرْشِدُ إِلَى الثَّانِي قَوْلُهُ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ « وَمَنْ قَطَعَهُ اللَّهُ « ط . ...مَشَى مُسْتَقْبِلَ الْقِبْلَةِ هَلْ تَفْسُدُ إِنْ قَدْرَ صَفًّ اللَّهُ « ط . ...مَشَى مُسْتَقْبِلَ الْقِبْلَةِ هَلْ تَفْسُدُ إِنْ قَدْرَ صَفًّ اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ هَ مَشَى وَوَقَفَ كَذَلِكَ وَهَكَذَا لَا تَفْسُدُ ، وَإِنْ كَثُرُ مَا لَمْ يَخْتَلِفُ الْمَكَانُ. (٣٧٤/٢) وفي الفتاوى الهنديه: لَوْ مَشَى فِي صَلَاتِهِ مِقْدَارَ صَفِّ وَاحِدٍ لَمْ تَفْسُدُ صَلَاتُهُ وَلَوْ كَانَ مِقْدَارَ صَفَّيْنِ إِنْ مَشَى وَقَقَفَ ثُمَّ إِلَى صَفِّ لَا تَفْسُدُ ، كَذَا فِي فَتَاوَى قَاضِي خَانْ . (١١٤/١) دَفْعَةً وَاحِدَ قَ فَسَدَتْ صَلَاتُهُ وَإِنْ مَشَى إِلَى صَفِّ وَوَقَفَ ثُمَّ إِلَى صَفِّ لَا تَفْسُدُ ، كَذَا فِي فَتَاوَى قَاضِي خَانْ . (١١٤/١)

### س: توفى رجل ببلد غير بلده وغسله أصدقائه وصلوا على جنازته دون حضور وليه ثم نقلوا إلى بلده هل تعاد الصلاة عليه أم لا؟

ج: لا حاجة إلى إعادة الصلاة عليه، ولو أراد الولي إعادة الصلاة عليه لابأس به.

وكما في ردالمحتار:

( فَإِنْ صَلَّى غَيْرُهُ ) أَيْ الْوَلِيِّ ( مِمَّـنْ لَيْسَ لَـهُ حَقُّ التَّقْدِيمِ ) عَلَى الْوَلِيُّ ( وَلَـمْ يُتَابِعْـهُ ) الْوَلِيُّ ( أَعَادَ الْوَلِي)...... لو صلّى السلطان أو القاضي أو إمام الحي ولم يتابعـه الـولي ليـس لـه الإعـادة لأنهـم أولى منـه.(١٤٤/٣)

وفي الفتاوي الهندية:

وَلَّا يُصَلَّى عَلَى مَيِّتِ إِلَّا مَرَّةً وَاحِدَةً وَالتَّنَفُّ لُ بِصَلَاةِ الْجِنَازَةِ غَيْرُ مَشْرُوعِ ....... وَلَا يُعِيدُ الْـوَلِيُّ إِنْ صَلَّى الْإِمَامُ الْأَعْظَمُ أَوْ السُّلْطَانُ أَوْ الْـوَالِي أَوْ الْقَاضِي أَوْ إِمَامُ الْحَيِّ ؛ لِأَنَّ هَـوُّلَاءِ أَوْلَى مِنْـهُ وَإِنْ كَانَ غَيْرُ هَـوُّلَاءِ لَـهُ أَنْ يُعِيدَ ، كَذَا فَ الْخُلَاصَةِ .(١٨٠/١)

وكذا في ردالمحتار:

ُ ثُمَّ الْوَلِيُّ ) بِتَرْتِيْبِ عُصُوبَةِ الْإِنْكَاحِ إِلَّا الْأَبَ فَيُقَدَّمُ عَلَى الِابْنِ اتَّفَاقًا...... قَوْلُهُ بِتَرْتِيبِ عُصُوبَةِ الْإِنْكَاحِ ) فَلَا وِلَايَةَ لِلنِّسَاءِ وَلَا لِلنَّوْجِ إِلَّا أَنَّهُ أَحَقُّ مِنْ الْأَجْنَبِيِّ.(١٤١/٣)

الإعداد والتعريب: محمد أحمدي، حذيفة دادرس



### غاية الكتاتيب في هذه الأجواء المتوترة هي أن ينمو الشباب وفقاً للتعاليم الدينية في طفوليتهم، لكي يُشحَن المجتمع بجيل من الشباب المسلمين المؤمنين كمباني مرصوصة لا يزعزعها أفكار دنيئة وهتافات فارغة علت ضد الإسلام بعد التحاقهم بالجامعات. والحمد لله كانت الكتاتيب موفّقة إلى حدما.

### من أين توفر نفقة الكتاتيب؟

قبل سنوات كان الخيّرون اضطلعوا بتوفير نفقات الكتاتيب وكانوا يدفعونها من صندوق التوفير وبعد مدة ارتفعت الأسعار وواجهنا المشاكل، وفوّضنا كلف الكتاتيب إلى المساجد، حتى يقوم كل مسجد بتوفير الرواتب والجوائز والأغذية لكتّابه بالتفرقة ولا تكون وظيفة مكتب أمور الكتاتيب إلا الإشراف عليها، وكذلك أردنا أن نجعل الوالدين يهتمّان بولدهما وينفقان عليه في سبيل تعلم التعاليم الدينية، فيريا بذلك أنفسهما مساهمة في هذا العمل المبارك ويشعرا بمسئوليتهما.

### ما هي المشاكل التي تواجهها الكتاتيب؟

من أهم نقائصها هي: أنّها قد خطّطت حيث تتناول فوائده الأطفال فقط، ولا يستوعب الشباب، وسوء الإدارة في شتى الأمور، وضآلة رواتب الأساتذة. أى شيء يسبب رُقى المدارس؟

تخطيط برامج تستجلب الشباب. منها: توفير ساحات الرياضة، وتعليم اللغات المختلفة غير لغتهم، وإعطاء الجوائز التي تلائمهم و... وتركيز العمداء جُلّ همتهم على حسن إدارة الأمور، وزيادة رواتب الأساتذة زيادة تبهر العين.

### اذكر المواد الدراسية التى نخبتموها للتدريس؟

الف: الأذكار والأدعية

ب: التعاليم الإسلامية

ج: أربعون حديثاً

د: تحفيظ القرآن وتعليم الترتيل والتجويد

### أي فريق و مؤسسة تحتاج الكتاتيب إلى مساعدتها؟

الجامعات الدينية، والفرق الدعوية، ومن أهمّهم رجال التعليم.

### عرّف نفسک موحزاً؟

أنا توحيد براتي من مدينة «درجز» بدأت بالدّراسة في سنة ١٣٨٨ هـ.ش في جامعـة «خيرآباد» وبعـد سنوات ذهبت إلى زاهدان لمواصلة طريق العلم ودرست هناك السنة الثامنة وبعد ذلك رجّحت أن أنهى الدراسة في جامعة أنشأت في المشاعر العلمية وهي جامعتنا هـذه، لأني كنت أرى من واجباتي أن أخدم أناس قرية درست في جامعتها إن رآنيَ الله مستأهلاً لخدمة دينه.

### ما هو مجال نشاطك؟

بعد التخرج استخدمني الله تعالى في نبذة المتخرجين وكان يشاهد في الكتاتيب ضعف بالغ ورأيتها في أمسّ الحاجة إلى الإصلاح، ثـم حالفنـى التوفيـق وعُـرض عـليَّ القيـام بشـأنها والنشاط فيها. ومن الطبيعي أن المرء إذا كان نشيطاً، لا يملّ يُستعمل كمفتاح فرنسي قابل للتعديل في الأمور المختلفة.

### اشرح فذلكة الكتاتيب التاريخية ومن هو منشئها في خراسان؟

في مدة من الزمن كانت جامعتنا أمسكت بدفّة أمور الكتاتيب وتشرف عليها وقد نفذ هذا الأسلوب الراهن في الكتاتيب قبل سنوات، ووكان لمدينة «خواف» السبق لهذه الأساليب وهذه الفكرة وهذا المنهج التعليمي وتأسيس مبانيها الأولى وألَّفت كثيراً من الكتب الإسلامية لتقدم الأطفال.

### بأى طائفة من الأطفال خصّصت الكتاتيب؟

بالذين يدرسون في الصف الثالث إلى الصف الثامن من المدارس العصرية.

### هل يقابل الناس الكتاتيب على الرحب والسعة ؟

إذا أسست الكتاتيب علَّق استقبال الناس بقولنا لأنَّها كانت حديث النمط ولكن بعد مضى سنوات قلّ إقبال الناس الكثيف من الكتاتيب لأنّها عجزت من إقناع الناس بكونها مفيدة لكل من هبّ ودبّ.

### ما هي مهمة الكتاتيب في العصر الراهن؟

الشباب في عصرنا هذا ينشؤون بلا تعليم وتعلم. وبعد التحاقهمـم بالجامعـات ينفعلـون عـبر الآراء المزيفـة والأفـكار المسمومة، وهذا يرجع إلى ضعفهم في المعلومات الدينية، أما

# أملمتلدني

فأجأني وجرح فؤادي نعي أمّ لم تلدني، ولم ترضعني من لبنها، لكنها أرضعتني من حبها وحنانها، وكانت في هدفي تشد أزري، وتحوطني من وراءي، ولا تدخر وسعاً في سبيل ذلك. رأيتها تتألم بألمي، وتجزع بجزعي، ولها مواقف حماسية في تفريج الكربات عني، وإزالة العراقيل في سبيل عملي، وإن أدّى ذلك إلى خسائر فادحة في مالها ونفسها، خالصة، مخلصة، صابرة، محتسبة.

أشعر هذا الإخلاص المتوفر لديها في اتجاهاتها، ومعاملتها معي، وطلب الدعاء مني بين الفينة والأخرى قائلة: «أي بنيّ أشركني في دعاءك»

كانها لجأت بالحصن الحصين، واستغاثت بالركن الركين، وكان الدعاء هو المطلوب منى إزاء إيثارها لا غير.

كان الطلاب في البرد القارس، والشتاء في بداية عملي وتأسيس العمارة الجديدة لمعهدنا يفقدون البطانيات المدفئة، فراجعتها فإذا هي ملأت السيارة بكثير من البطانيات، والملاحف. ما أدهشني هذا الجود والسخاء العديم النظير بإشارة خفيفة.

لا تصبر على أن تأكل شيئاً هي وأسرتها وبجوارها جيران يعدمون الطعام والثياب، ولا تتمالك نفسها من البذل العطاء حافظة كرامة الفقراء وشرافتهم. رأيت في شخصيتها ميزتين تتميز بها عن الآخرين.

الأولى: سخاءها النادر المثالي. والثانية: أخلاقها ومعاملتها مع الآخرين وصبرها على جفاء الناس.

صحبتها ١٦سنة فلم أر عيباً يذكر في أخلاقها إلا بدرات وزلات إنسانية لا يتطهر منها إلا الأنبياء و الصديقون.إنها ربّت تسعة أحفاد كلهم دون العشرة عند خبر الوفاة.

ارتجت الأرض ببكاءهم، وآهاتهم ما جعلني حائراً كيف يدرك الطفل الصغير فقدان جدّته، اللهم إلا أنها كانت رقيقة القلب، كثيرة الود بهم، تلعب معهم كالطفل الصغير، وتتماشى مع هواياتهم، وإراداتهم شأناً متيناً، تربوبياً، لا إفراطاً يدللهم ولاتفريطاً يبعدهم، ويوحشهم، شأن كثير من الجدات.

نعم أدهشني نعيها، وجعلني في أودية من الهموم. لما شعرت أنها كانت كالمتوكأ والمستند أستند بها، والحقيقة أنها لعبت دور أم حقيقية لي وإن أعتقد أن الأم أمّ ما خففت عن مصائب ولدها وكانت بجانبها تؤازره وتواسيه، وكثير من الأمهات تركن أولادهن ولا يؤدين حقهم.

ومن عجائب أحوالها وهي تعاني سكرات الموت قالت في إفاقتها ويقظتها لوحد من عوّادها: «أطافوني بالجنة ورأيت فلانة -ذكرت من الأموات ميتاً- ولا تزال تقول أشتاق إلى لقاء الله. خرجت روحها وهي تبتسم. يقول الشاعر عبد الله البردوني:

ي وو تركتني ههنا بين العذاب ومضت تركتني للشقا وحدي هــــنا حيث لا جور ولا بــــغي ولا

يا طــــول حــزني واكتئابي واستراحت وحدها بين التراب تنبي وتـنبي بالـــخراب

أرجو من سويداء قلبي أن يغفر الله لها جميع ذنوبها ويسكنها فسيح جنانها ويحشرها مع الأنبياء والصديقين والشهداء والصالحين وحسن أولئك رفيقاً.

# كرة القدم

منذ أمد قريب جعلنا ليلة في الأسبوع موعداً لكرة القدم مع فريق من العلماء في مدينتنا تنشيطا للذهن، وتحكيماً لعرى الإخاء والحب، وتقوية للجسم، وتمريناً على الرياضة البدنية المحمودة المأمور بها المسلم الواعي؛ والحمد لله تختلف رياضتنا تماماً من سائر الرياضات المشحونة بالضوضاء، والغش، والكذب، والقرصنة، والتجبر، والتعدي على الآخرين. واتفقنا على قوانين أمرنا بها إسلامنا العزيز أثناء اللعب من البعد عن الكذب، والتزام الهدوء والصدق في المواطن العويصة، لاسيما إذ اكان الفريق متخلفا، والإيشار، والعفو، وإعطاء حقوق اللاعبين مهما كان مراً.

وما زاد في لعبنا حلاوة وأكثر جاذبية هو أننا نجعل كل أسبوع شعاراً خاصاً أخلاقياً نلتزم به أكثر حتى تتروض النفس الأمارة بالسوء، ولاتجعل حبلها على غاربها، طاغية حرة.

فلاتسئل ياأخي عن جمال هذه اللعبة وروعتها وتأثيرها الروحاني بين الأحباب. وأنا أشهد حقا رأيت لاعباً حكم بإخراج رفيقه ليعدل، ولا يظلم، ولتلتئم قلوب الفريق المخالف، وتتآلف إذ رأى منه خلاف الآداب الإسلامية والأخلاق السامية.

ورأيت لاعباً أقر بخطيئته وأمسك اللعب وأعطى الكرة للفريق المخالف، فبشّت وجوههم، واستنارت، واستحكمت العلائق والثقة بصدق الأخ المسلم وإيثاره. فلا شحناء، ولا بغضاء، ولا عداوة، ولا هجوم على الحقوق، ولا قساوة.

إن شئت أن تقول: الحياة من بدايتها إلى نهايتها شبيهة بكرة القدم في كثيرمن زواياها فلا جازفت بالقول، إلا أن الحاكم فيها هو الله الذي يعلم السرائر، كما يعلم الظواهر، لا يخدعه أحد، ووقتها غير معلوم، ولا تعلن النتائج آخرها، فما أجمل قوله تعالى إذ قال وصف هذه الدار : "وَمَا هَٰذِهِ الْحَيَاةُ الدُّنيًا إِلَّا لَهْوٌ وَلَعِبٌ وَإِنَّ الدَّارَ الْآخِرَةَ لَهِيَ الْحَيَوانُ لَوْ كَانُوا يَعْلَمُونَ "(اعتكروت) الدَّارَ الْآخِرَةَ لَهِيَ الْحَيَوانُ لَوْ كَانُوا يَعْلَمُونَ "(اعتكروت)

# بن كسر الأصنام؟

عبد المجيد خداداديان



ونعم ما قاله الحكماء في التمييز بين الجهل البسيط والجهل المركب: «إن الـذي يجهـل ويعـرف أنـه يجهـل، سـينجو يومـاً بنفسه من الجهل، ولكن الذي يجهل، ولا يقبل ويجهل أنه يجهل، فليبقى في الجهل المركب أبد الدهر»

الجهل البسيط كما يبدو من اسمه له جزء واحد، ولكن الجهل المركب -أعاذنا الله وأياكم منه- مركب من جزءين، الجهل والجهل بالجهل. ومعظم المحرومين من الهداية مصابون بهذا النوع من الجهل، الذين يظنون أن علم الأولين والآخرين مجموع لديهم وليس لآخر أن يزيد في علمهم نقطة، فإذا لم يجدوا لمسألة جواباً قطعوا بأنها لا يوجد لها جواب.

ولكنى بتوفيق الله تعالى لم أكن من زمرة هؤلاء، بل أثبت تجربتي خلاف زعمهم، فكلما رأيت مسألة دينية في مظنة الشك فقمت بالبحث عن الجواب وجدت أن المسألة كانت من أكبر مظان اليقين، غير أن الجهل بكنهها ودقائقها ولطائفها جعلها في مظنة الشك، والحمد لله الذي لم يجعلني أقطع بالشك وأتيقن به قبل أن يهديني إلى اليقين فأقطع

فتلقيت هذا السؤال بما كنت أتلقى به الأسئلة الأخرى، ولم يكن هذا السؤال في مقام الشك والشبهة، بل كان مجرد سـؤال بسيط لحـب التعـرف إلى المزيـد، كنـت أعـرف أن في هذه الكلمة دقائق ولطائف ومسائل وعقائد وعلوماً، وكنت أجهلها وكان من فرط حبى للعثور عليها لزاماً على أن أطلع قبل سنين، لما كنت حديث العهد بالشباب، قليل العلم بالمسائل، كثير الطرح للأسئلة، بالغ النَّهَم للأجوبة والتعرف إلى كل جديد كان هذا السؤال يخطر ببالى دامًا وكان يأكل دماغي كما أكلتْ دابة الأرض منسأة سليمان -عليه السلام-. ما الذي جعل «لا إله إلا الله» هذه الكلمات القليلة، البسيطة، السهلة الشهيرة، التي لا تجد أي صعوبة في فهمها صالحةً لأن تكون مدار السعادة والشقاوة؟

ما الـذي جعلها رمـزاً للتوحيـد ومدخـلاً إلى الإسـلام ومفتاحـاً للفلاح؟ قولوها تفلحوا، أنكروها تشقّوا! الأخذ بها الفلاح والسعادة وتركها الضلال والشقاوة.

الإسلام دين بهذه السعة، بهذا الشمول، ما أكثر فروعه! ما أدق أحكامه! لم يدع مجالاً من مجالات الحياة إلا وتكلم فيه وبيّن له قيوداً وضوابط. فلم قُرّرت هذه الكلمة التي لا مَللأ سطراً كاملاً شعار الإسلام والمسلمين؟

وأول دعوة يوجهها الداعى المسلم نحو الكفرة هي «قولوا لا إله إلا الله تفلحوا».

كان من دأيي أني كلما فاجأني ذهني السؤول النّهم من حين لآخر بسؤال ولم أجد له جواباً يقنعه ويشبعه ويطفئ نهمته لساعات، جَهّلتُ نفسي وهدّأتُها ومطَلتُها حتى أجد لذلك السؤال جواباً، ولم يكن شأني والحمد لله شأن من ابتلى بالجهل المركب، فكلما واجه شبهة أو سؤالاً ولم يجد في معلوماته اليسيرة لها جواباً وجَّه الجهل والضعف والإحباط والعجز إلى الإسلام ولم يجهّل نفسه ولم يصل إلى أنه هو الجاهل العاجز الضعيف المحبّط المستأصل وليس في الإسلام ولكن ما هو معنى الإله في اصطلاح أهل التوحيد، ما هي المعانى التي يصدق عليها لفظ الإله؟

قد يظن الظان أن الإله لا يصدق إلا على المعبود، فالذي يعبد الله لا يمكن أن يكون مشركاً، وليس من الممكن أن يدخل في توحيد خلل، لأنه يعبد الله ولا يعبد معه إلها غيره. لكن أهل التوحيد يعرفون أن الإله لا ينحصر على المعبود، بل له معنى أوسع في الاصطلاح، يؤيد معانيه الكثيرة في اللفظ.

يقول الإمام عبد القادر الجيلاني في شرح معاني الإله: «على معتمد على حولك (أي قوتك) وعلى الخلق، ودنانيك، ودراهمك، وعلى بيعك وشرائك، وعلى سلطان بلدك، كل من اعتمدت عليه فهو إلهك، وكل من خفته ورجوته فهو إلهك، كل من رأيته في الضر والنفع، ولم تر أن الحق عز وجل يجري ذلك على يديه فهو إلهك» (رجال الفكر والدعوة، ص٢١٦)

ويقول في مقالة أخرى: «يا موق القلوب! يا مشركين بالأسباب! يا عابدين أصنام حولهم وقواهم، ومعائشهم ورؤوس أموالهم وسلاطين بلادهم وجهاتهم التي ينتمون إليها! كل منيرى الضر والنفع من غير الله عز وجلّ فليس بعبد له، هو عبد من رأى ذلك منه» (المصدر السابق) ويقول حول أثر «لا إله إلا الله» والطاقة الكامنة فيها: «يا قوم! أضنوا شياطينكم بالإخلا في قول «لا إله إلا الله» لا قوم! أضنوا شياطين والوحيد يحرّق شياطين الإنس والجن، لأنه بمجرد اللفظ، التوحيد يحرّق شياطين الإنس والجن، لأنه وفي قلبك كم إله؟؟!! كل شيء تثق به وتعتمد عليه دون الله فهو صنمك، لا ينفعك توحيد اللسان مع شرك القلب، لا والمشرك يضنيه شيطانه، الإخلاص لب الأقوال والأفعال، لأنه والمشرك يضنيه شيطانه، الإخلاص لب الأقوال والأفعال، لأنه إذا خلت منه كان قشراً بلا لب، القشر لا يصلح إلا للنار» (الفتح الرباني/المجلس الثامن والثلاثون)

هذا هو لب التوحيد، فالموحد بهذا التعريف من لم ير الضر والنفع إلا من الله،فالذي يرى أن المال ينفعه وبعض الأسباب تضره، ولم ير أن الصرر والنفع بيد الله يودعهما فيما شاء من مخلوقاته، فالله القادر يستطيع أن يجعل المال نافعاً أو ضاراً ويجعل الفقر ضاراً أو نافعاً ويجعل المرض كذلك نافعاً أو ضاراً، أو الذي يعتمد على شيء أو شخص ما لا يعتمد على الله أو يخاف شيئاً أو شخصاً ما لا يحب الله فهو مشرك وتلك أو يحب شيئاً أو شخصاً ما لا يحب الله فهو مشرك وتلك الأشياء أو الأشخاص أصنامه وأوثانه التي اتخذها أرباباً من دون الله وأنداداً له في الخوف والرجاء والمحبة، وسبحانه تعالى عن الند والشريك.

عليها.

ففتحت لها في ذهني ملفّاً، كلها قرأت أو سمعت واستنبطت شيئاً يتعلق بها جعلتها في ذلك الملفّ، وربطت بعضها ببعض، كقطع اللغزة ترتبط وتتصل بعضها ببعض فتُكوّن صورة كاملة.

كنت أجالس أهل اليقين والتوحيد، فأزداد يقيناً ونشاطاً ونقاء وصفاء، فكلما شرحوا معنى الكلمة ازددت منه قرباً وبعداً، اقتربت منه علماً، وعلمت أني ما زلت في بعد عنه عملاً وعلماً ويقيناً، فما أعجب شأن هذه الكلمة التي يشعر الإنسان في آن واحد أنه منه قريب ولا يزال عنه بعداً

فكانت كلما تكلموا فيها ازدادت في نفسي عظمة، وازدادت نفسي في نفسي حقارة، كنت أذوب أمامها حياء، كلما فكرت فيها انتعشت بها وانتشَتْ روحي، كنت أحيى بها وأفنى وأموت فيها، من ذاق طعم هذه الحياة ما خاف من الموت ومن ذاق نكهة هذا الموت ما رأى لذة في الحياة.

رأيت عظماء لا يخافون سلطان السلاطين ولا يكترثون لصروف الدهر ولا ينقلبون بانقلابات الدنيا، غايتهم معلومة وسبيلهم مستقيمة، عشون فيها آمنين، مطمئنين، راسخين رسوخ الجبال، مسرعين كالرياح، هادئين كالمياه، ناعمون في جانب ومتصلبون في جانب، فيهم ليونة الماء الفاتر وتصلب الحديد البارد، فيهم تواضع الأرض وشموخ السماء، بل أختصر وأقول: «أَشِدًاءُ عَلَى الْكُفَّارِ رُحَمَاءُ بَيْنَهُمْ»

فتحت بعض الكتب فرأيت فيها أن «الإله» له معنى وسيع من جانبين، من جانبين، من جانب الاصطلاح.

وأما من جانب اللغة:

ورد في لسان العرب: «أصله من أله يأله، إذا تحيّر، يريد إذا وقع العبد في عظمة الله وجلاله وغير ذلك من صفات الربوبية وصَرَفَ وهمه إليها أبغض الناس حتى لا يميل قلبه إلى أحد».

وفي قول آخر في لسان العرب: «وأصل إله ولاه، فقلبت الواو همزة، كما قالوا للوشاح إشاح وللوجاح وهو الستر إجاح، ومعنى ولاه أن الخلق يولهون إليه في حوائجهم، ويضرعون إليه فيما يصيبهم، ويفزعون إليه في كل ما ينوبهم، كما يوله كل طفل إلى أمه».

وذكر في تفسير البيضاوي: «من ألهت إلى فلان، أي سكنت إليه، لأن القلوب تطمئن بذكره والأرواح تسكن إلى معرفته، أو من أله: إذا فزع من أمر نزل ع

ليه، وآلهه غيره: أجاره، إذ العائد يفزع إليه وهو يجيره حقيقة أو بزعمه، أو من أله الفصيل إذا ولع بأمه، إذ العباد يولعون بالتضرع إليه في الشدائد»

هـذه هـي معظم المعـاني التي ذكـرت للفـظ «الإلـه» في اللغـة،

أَمْ يَـرَ هَـؤَلاء قَـول اللّٰه تعـالى: «لَأَنْتُمْ أَشَـدُّ رَهْبَـةً فِي صُدُورِهِـمْ مِـنَ اللَّهِ، ذَٰلِكَ بأَنَّهُـمْ قَـوْمٌ لَا يَفْقَهُـونَ»

هـذا حـال المنافقين الذيـن كانـوا يخافـون المؤمنـين أكـثر مـما يخافـون الله، أليـس فينـا مـن يخـاف كثيراً مـن الخلـق مـا لا يخـاف الله؛ نعـوذ باللـه مـن ذلـك!

«وَمِنَ النَّاسِ مَنْ يَتَّخِذُ مِنْ دُونِ اللَّهِ أَنْدَادًا يُحِبُّونَهُمْ كَحُبً اللَّهِ، وَالَّذِينَ اللَّذِينَ ظَلَمُوا إِذْ يَرَى الَّذِينَ ظَلَمُوا إِذْ يَرَوْنَ الْعَذَابِ اللَّهَ وَالْذِينَ اللَّهَ شَدِيدُ الْعَذَابِ الظروا إلى الآية، كم فيها من الوضوح والإيضاح، الآية تشرح حال من يحب غيره الله كحبه، فماذا شأن من يحب غيره أكثر من حبه له؟ ومن ثم يجعل الله هؤلاء الناس مقابل المؤمنين ويفرق بينهم بالواو، ليكون نصاً على أن هؤلاء، ليسوا من المؤمنين وأن المؤمنين لهم ميزة تميزهم عن هؤلاء، ليسوا من المؤمنين وأن المؤمنين لهم ميزة تميزهم عن هؤلاء، ويحبونه أكثر من جميع ما سواه، شم إن هؤلاء الظالمين بمعنى الكلمة الذين ظلموا أنفسهم بعما الله شديد العذاب لا يترك من أشرك به لما أشركوا به ولما أحبوا شما سواه كحبهم له.

والكثير لا يعرفون أنهم يعبدون أنفسهم، بتقديهها على الله الحي القيوم، وإيثار هواها على أحكامه، يقول الله تعالى في شاء هؤلاء وهو يحث على التعجب من شأنهم: «أَرَأَيْتَ مَن اتَّخَذَ إِلٰهَهُ هَوَاهُ أَفَأَنْتَ تَكُونُ عَلَيْه وَكِيلًا»

انظُر أيها الرسول متعجباً إلى من أطاع هواه كطاعة الله، أفأنت تكون عليه حفيظاً حتى تردّه إلى الإيان؟

ثم يبين الله تعالى مدى ضلالة هؤلاء قائلاً: «أَمْ تَحْسَبُ أَنَّ أَكْثَرَهُمْ مَا يَسْبَلُ هُمْ أَكْثَرَهُمْ مَ يَسْمَعُونَ أَوْ يَعْقِلُونَ، إِنْ هُمْ إِلَّا كَالْأَنْعَامِ، بَلْ هُمْ أَكْرَهُمْ سَالِلًا»

فالـذي يفضّل هـواه عـلى اللّه وأحكامـه أضـلّ مـن البهائـم، لأنـه لم يسـتخدم قـوة التفكـير مـع أنـه يَتلكهـا.

أي إنكار وتقريع أكبر من هذا أن يقرّر اللّه أن هؤلاء الناس بلغوا من عدم الاستماع والتعقل إلى درجة من السفاهة أحطّ من البهائم؟؟!!

قال ابن عباس في تفير هذه الآية: «الهوى إله يُعبد» وقال الحسن البصري: «ذلك المنافق، نصب هواه، فما هوى من شيء ركبه» وقال قتادة: «إي والله، كلما هوى شيئاً ركبه، وكلما اشتهى شيئاً أتاه، لا يحجزه عن ذلك ورع ولا تقوى» وقال ابن تيمية -رحمه الله-: «وفي الأثر: ما تحت أديم السماء إله يعبد أعظم عند الله تعالى من هوى متبع.» وقال كذلك: «إذا أمر الله على ألسنة رسله بشيء فعدل عنه العبد إلى ما يحبه هو كان عابداً لهواه، لا عابداً لله تعالى،»

هذا هو ملخص القول حول معنى كلمة «إله» في اللغة والاصطلاح، أي اصطلاح أهال التوحيد، والمعنى الاصطلاحي يؤيد جميع المعاني اللغوية، فالذي يقول: «لا إله» ينفي جميع المعاني التي ذكرنا بعضها من كل ما هو سوى الله، ولا يثبت تلك المعاني إلا لله، فلا مسكن ولا مأوى إلا لله، ولا اعتماد إلا عليه، ولا نفع ولا ضرر إلا بيده، ولا محبوب ولا مقصود إلا الله، وكل من رأى مثل تلك المعاني أو أشد منها في غيره فقد جعله نداً لله، وكل من خاف غيره وعلّق رجاءه به أو آثره وفضّل ما يطلبه على ما يطلبه الله فقد أشرك به.

ولكن بقي شرح القسط الأعظم من هذه الكلمة العظمى، القسط الذي فيه قيمة هذه الكلمة وثقلها وأثرها وعلوها. فإن كلمة التوحيد قد ثقلت، وتقومت، وكبرت، وكملت، وعلت، ووسعت، وجملت، وعظمت، وشرفت حسب ثقل ذلك اللفظ وقيمته، وكبره، وكماله، وعلوه، وسعته، وجماله، وعظمته، وشرفه. وذلك اللفظ -الذي أستحيي أن أناديه بلفظ غير أني أريد التعيين وعفا الله عني- لفظ جلالة «الله»

ما أكبره، وما أكمله، وما أعظمه، وما أعلاه، وما أقدره، وما أوسعه، وما أشرفه، ومت أعزه، وما أجمله لفظاً، ومعنى، وكتابة، وتلفظاً، وتأثيراً.

يقول الإمام الفخر الرازي في تفسيره حول لفظ جلالة «الله»: «المختار عندنا أن هذا اللفظ اسم علم للله تعالى، وأنه ليس بهشتق البتة» ويذكر تأييداً لرأيه ثلاث حُجج: الأولى: «لو كان كذلك -أي مشتقاً- لما كان قولنا لا إله إلا الله توحيداً حقاً، مانعاً من وقوع الشركة بين كثيرين، لأن بتقدير أن يكون الله لفظاً مشتقاً، كان قولنا «الله» غير مانع من أن يدخل تحته أشخاص كثيرة، وحينئذ لا يكون قولنا «لا إله إلا الله» موجباً للتوحيد المحض، وحيث أجمع العقلاء على أن قولنا «لا إله إلا الله» يوجب التوحيد المحض علمنا أن قولنا «الله» اسم علم موضوع لتلك الذات المعينة وأنها ليست من الألفاظ المشتقة.

الثانية: أن من أراد أن يذكر ذاتاً معينة ثم يذكره بالصفات فإنه يذكر إسمه أولا ثم يذكر عقيب الاسم الصفات، مثل أن يقول: زيد الفقيه النحوي الأصولي. إذا عرفت هذا فنقول: إن كل من أراد أن يذكر الله تعالى بالصفات المقدسة، فإنه يذكر أولاً لفظ «الله» ثم يذكر عقيبه صفات المدائح. الثالثة: «هَلْ تَعْلَمُ لَهُ سَميًا»

ويقول في ذكر خواصه المعنوية بعد ما ذكر خواصه اللفظية: «إنك إذا دعوت الله بالرحمن فقد وصفته بالرحمة، وما وصفته بالقهر، وإذا دعوته بالعليم فقد وصفته بالعلم وما

وصفته بالقدرة، وأما إذا قلت يا اللُّه فقد وصفته بجميع الصفات، فثبت أن قولنا «الله» قد حصلت له هذه الخاصية التى لم تحصل لسائر الأسماء»

يذكر الإمام نقلاً عن الذين يقولون بأن الله مشتق نكتة قلٌ من يهتدى إليها وهي: «أن من الناس من يعبد الله لطلب الثواب، وهو جهل وسخف، ويدل عليه وجوه: الأول: أن من عبد الله ليتوصل بعبادته إلى شيء آخر، كان المعبود في الحقيقة هو ذلك الشيء، فمن عبد الله لطلب الثواب كان معبوده في الحقيقة هو الثواب، وكان اللَّه تعالى وسيلة إلى الوصول إلى ذلك المعبود، وهذا جهل عظيم. الثاني: أنه لو قال: أصلى لطلب الثواب أو للخوف من العقاب لم تصحّ صلاتـه.

الثالث: أن من عمل عملاً لغرض آخر كان بحيث لو وجد ذلك الغرض بطريق آخر لترك الواسطة، فمن عبد الله للأجر والثواب، كان بحيث لو وجد الأجر والثواب بطريق آخر لم يعبد الله، ومن كان كذلك لم يكن محباً لله، ولم يكن راغباً في عبادة الله، وكل ذلك جهل.»

هذا هو قطرة من بحار «لا إله إلا الله»، لا شك أن هذه الكلمة أعظم ما ما فاض به لسان بنو آدم، وأكمله، وأوسعه. وإنى لأتحدى جميع الخلق أن يأتوني بكلمة أعظم وأوسع وأكمل وأجمل من هذه الكلمة، ولا أشك ذرة واحدة في أنهم لن يأتوا مثلها ولا قريب منها.

إن هـذه الكلمـة وحيـدة، فريـدة، لا نظـبر لهـا، لـو حصلـت حقيقتها للإنسان اصطبغ بصبغتها، وكانت فيه قوتها وجمالها وكمالها وسعتها وتأثيرها، ولم يتأثر بها سوى الله عز وجلّ كما أن الكلمة تنفى جميع ما سوى الله، ولا بد في تحصيل هذه الحقيقة من محنة كبيرة وجهد عظيم، فإنها أكبر منحة منحت لبني البشر، وإنا تعظم البلاء على قدر العطاء. حكى الإمام الفخر الرازى: «شكا بعض المريدين من كثرة الوســواس، فقــال الأســتاذ: كنــت حــداداً عــشر ســنين، وقصّــاراً عـشرة أخـرى، وبوّاباً عـشرة ثالثـة. فقالـوا: مـا رأينـاك فعلـت ذلك. قال: فعلت، ولكنكم ما رأيتم، أما عرفتم أن القلب كالحديد، فكنت كالحدّاد ألينه بنار الخوف عشر سنين، ثم ىعـد ذلـك

شرعت في غسله عن الأوضار والأقذار عشر سنين، ثم بعد هذه الأحوال جلست على باب حجرة القلب عشرة أخرى سالًا سيف «لا إله إلا الله» فلم أزل حتى يخرج منه حب غير اللُّه، ولم أزل حتى يدخيل فيه حيب اللُّه تعالى، فلها خلتْ عرصة القلب عن غير الله تعالى وقويت فيه محبة الله تعالى سقطت من بحار عالم الجلال قطرة من نور، فغرق القلب في تلك القطرة، وفني عن الكل، ولم يبق فيه إلا محـض سر «لا إلـه إلا اللُّـه»

يقول أحمد أمين: «لا إله إلا الله» في الدين الصناعي تتفق مع إحناء الرأس والخضوع لشهوة البدن وتتفق مع الذلة

و»لا إلـه إلا الله» في الديـن الحـق، لا تتفـق إلا مـع الحـق. «لا الأبر إله إلا الله» في الدين الصناعي تذهب مع الريح، وفي الدين الحق تزلـزل الجبـال»

نعم يا أخى الكريم!

أسرار هـذه الكلمـة حقائـق، وطـوبي ثـم طـوبي لم وصـل إليهـا وتعـرف عليهـا ونفَّذهـا في حياتـه، وهـذا يطلـب جهـداً كبـيراً وقطع مسير طويـل.

إذا يقرأ القارئ كلام كبار كالإمام عبد القادر الجيلاني والإمام فخر الرازى والأديب والفيلسوف الكبير أحمد أمين يعرف أن سرّ توفيق هؤلاء وعظمتهم تنحصر في أسرار «لا إله إلا الله». فهما قرب الإنسان منها علماً وعملاً ويقيناً قرب من الله والتوفيق والنجاح والعظمة وابتعد عن الشياطين والخيبة والصغار، زادت قوته وبهجته، كانت عنده قوة لا تنفد ونار لا تخمد، تنير له السبيل وتزيل عن أمامه شبكات عنكبوتية نسجتها الشياطين في سبيل الحق لتستر الحقيقة وتطرد عنها من لم يأخذ بيده هذا المشعل النير.

هذه الكلمة بحر بلا ساحل، حسبك في فضلها وعظمتها كلمة «الله» فيها، التي هي كما قال الإمام الرازي يدل على جميع الصفات لله تعالى، وحسبك أن كل ما قيل وكتب وجهر به على منابر التوحيد لا يخرج من شرح هذه الكلمة، لا يزيد فيها، بل يكشفها لأصحاب الأعين العاجزة عن إبصار حقىقتها وأعماقها.

هذه الكلمة لجة عميقة فيها النور، فيها جواهر اليقين، ونفائس المعارف، ولآلي العلوم، ومعادن التوحيد.

فطوبي ثم طوبي لمن كسر أصنامه وتحرر من أغلال عبودية الغير وفكُّ قيوده وحلّ ربقة الاستعباد وصار إنساناً معنى الكلمة وبإطلاقه وجبلته الحرة، وكسّر وقطّع أوثان النفس والمال والشهوة والدنيا وجعلها جذاذاً وتطهر من أوساخها وسار نحو هذه الكلمة خفيفاً، حراً، طليقاً، واستنار بنورها، واستهدى بهديها، وانصبغ بصبغتها، وتقـوّى بقوتها، واسـتمدّ من طاقتها، واضطلع بفهمها وتفهيمها، وتعلمها وتعليمها، ومعرفتها وتعريفها.

جعلنا اللُّه وإياكم ممن قدرها حق قدرها وأدى حقها وأخذ منه بنصيب وافر. آمين يا رب العالمين.



### فقه الدعوة في كلام الشيخ سعد حفظه الله

التعريب: فئة من طلاب الصف الرابع

ذات يوم بينما كان النبي -صلّى الله عليه وسلّم- منقطعاً إلى صناديد قريش، منشغلاً بدعوتهم إلى الإسلام، وكان طامعاً في إسلامهم رجاء أن يسلم بإسلامهم أتباعهم وأحلافهم، وكان قد عين ذلك الوقت للمذاكرة معهم، فقالوا: نأتيك على ألا يحضر مجلسنا أحد من فقراء المسلمين وأصحابك، فأمر رسول الله -صلّى الله عليه وسلّم- علياً -رضي الله عنه- أن يكتبه، فكتبه فقضى به.

فبينها رسول الله -صلّى الله عليه وسلّم- منشغل بدعوة من كان عنده من وجوه قريش، إذ دخل عليه عبد الله بن أم مكتوم وكان أعمى، فقال: يا رسول الله! علّمني مما علّمك الله. ثم كرّر مقالته وأصرّ وهو لا يعلم ولا يعلم ولا يرى أن رسول الله -صلّى الله عليه وسلّم- مشغول بهؤلاء المشركين، منقطع إليهم، فكرِه رسول الله -صلّى الله عليه وسلّم- قطعَه لكلامه وعبس وتولى. وقال في نفسه: «يقول هؤلاء: إنها أتباعه العميان والسفلة والعبيد» فعبس ف

وجهه وأعرض عنه، وأقبل على القوم يكلمهم، فأنزل الله الآيات المباركة تنبيهاً لرسوله: «عَبَسَ وَتَوَلَّىٰ، أَنْ جَاءَهُ الْأَعْمَىٰ»

فطلب الرسول -صلّى الله عليه وسلّم- الميثاق ومزقه، وأقبل إلى المشركين قائلاً: لا عهد بيننا وبينكم من بعد هذا، وأمر الله رسوله -صلّى الله عليه وسلّم- بإن يصبر نفسه مع الذين يدعون ربهم بالغداة والعشي يريدون وجهه، فقال رسول الله -صلّى الله عليه وسلّم-: «الحمد للله الذي أمرني قبل الموت بالمجالسة مع أحبائه»

أعني بقولي هذا أن سبب الرقي في هذه المحنة وبقاءها وغوها ونشرها العمومية، وتترقى إذا كان العمل بها على مزاج النبي -صلّى الله عليه وسلّم- وعلى الذين يقومون بهذا الأمر أن يعاملوا بالرفق واللين، لأن الأصول والضوابط في هذا الأمر ليست كأصول القرآن وضوابط الإسلام التي لا تقبل أي زيادة ونقص، فليس من الضروري أن يكون

في إعمالها القسر والقهر، بل لا بد من الرفق واللين، بل الرفق واللين في جبلة الدعوة إلى الله، وإن تطورها ورقيّها معقودان بحسن الخلق والرفق واللين.

وإن الحلم من آيات معرفة رسالة الأنبياء، فهذه المحنة وهذه السبيل لا تخلو قط من المصائب والعراقيل والصعاب، فيجدر بالسالك في هذا المنطلق والتصبر، فالاصطبار، وكذلك الحلم التحمل والاحتمال، ولا مفرّ من احتمال التكاليف للوصول إلى الأجر والثواب والحصول على حقيقة الدعوة وفقهها.

تصفحوا صفحات التاريخ واقرؤوا قصص الأنبياء -عليهم السلام- وبطولات الصحابة -رضي الله عنهم- والتكاليف والمصائب التي تحملوها -وهم أسوة الدعاة وقدوتهم وروّادهم- فمن قرأها وتأملها كتب على نفسه الاصطبار في هذا المسير.

هناك بعض الأسباب تورث الاجتماعية. أولها: اللنن.

لا بدّ من أن يكون في الرقة، ولين الكنف وخفض الجناح، لا بدّ أن تكون الليونة في مزاجه، فلو خالف صديقٌ ما أصول الدعوة، مذا نفعل؟؟ لا بدّ أن نذاكر معه الأصول، ولا نؤاخذه، ولا نؤبخه، ولا نشقٌ عليه.

ليس لنا أن نؤاخذه، وليس عليه مؤاخذة حتى نؤبخه: لم فعلت هذا؟ لم تخالف الأصول؟ ليس لك أن تفعل هذا! بل الجميع يعاملون الله تعالى، هذا العمل لله تعالى، ومن أراد به ضرًا فالله تعالى خصمه، إنها وظيفتنا تجاه من خالف الأصول المذاكرة والدعاء فحسب. وإن صدرت من أحد مخالفة ما للأصول فعلينا أن نخفف من عمله، لا أن نكبره ونجعله أضعافاً مضاعفة مما هو في الحقيقة. روي أن أعرابياً جاء يبول في المسجد، فقام الصحابة ليمنعوه، فقال النبي -صلّى الله عليه وسلّم-: لا تُزرموه، دعوه ينتهي من عمله، فبال الأعرابي فلما انتهي أمر النبي -صلّى الله عليه واعليه الماء، ثم قال لذلك الأعرابي: «إن هذه المساجد بنيت للصلاة وذكر الله تعالى وتلاوة القرآن، وليس لقضاء الحاجة»

فرجع الأعرابي يقول: «والله ما قهرني ولا كهرني ولا ضربني ولا شتمنى»

هذا هو الأسلوب الصحيح السليم القويم في تعليم الناس وتقويم اعوجاجاتهم، قد تحدث مخالفة الأصول، لأننا بشر، لسنا ملائكة، قد يحدث الخطأ، ولكن لا بدّ من ستره، مع الأسف نحن نزعم أنه كلما يصدر من أحد خلاف الأصول لا بدّ من إعلامه وإفشاءه، ليكون الآخرون على

يقظة وحذر، حتى لا يقعوا في الهلاك، ولكن هذه المعاملة معاملة خاطئة يا إخوان، والصحيح أن تستر أيها الداعي عورات أصحابك وزلاتهم ولا تجهر بها ولا تفضحَهم ولا تخذلَهم، فإنها فشلهم فشلك، وضعفهم ضعفك وخذلانهم خذلانك وخزيهم خزيك. ولكن إن سترتهم فإن ذلك يزيد الآخرين ثقة بأمر الدعوة والإرشاد، فإن فعلت ذلك أي فضحتهم فإنما عططت من شأن عملك، وخفضت أي فضحتهم وكبيرهم زملاؤك ومعاونوك ومساعدوك. الدعوة صغيرهم وكبيرهم زملاؤك ومعاونوك ومساعدوك. إني شاهدت في ذلك منظراً أعجبني. فاستمعوا أقصه لكم، وهذا المنظر يجعلكم تصدقونني.

لقد كنت في الطائرة إذ وقع بين رجلين من الموظفين في الطائرة نزاع وصدام، فما إن اشتد الصدا محتى أقبلا إلى غرفة لهما في الطائرة، فدخلاها.

كنت قريباً من الغرفة فسمعت كل ما كان يتبادل بينهما من المشاجرة. ثم طال التشاجر بينهما برهة، ولكن بعد ما انتهيا من أمرهما وأفرغا كل ما في نفوسهم من الغضب، خرجا يتظاهران بالسرور والفرح، فأدهشني أني وجدتهما مسرورين، يهش ويبش كل منهما في وجه الآخر بعد ما جرى بينهما ما جرى، حملتني الدهشة على أن أناديهما. ثم سألتهما سبب هذا التناقض، ما ذلك الخصام وما هذه البشاشة، فلم يقرّا وأنكرا الموضوع من أصلهما، فأدريتهما بإن فعلهما كان بهرأى منى ومسمع.

فأقسماني بالله على أن لا أقص ذلك لأحد. ثم قال أحدهما: قد بيننا ما حدث اليوم، فلا نستحسن أن يكون ذلك على رؤوس الأشهاد، فيسوء ظنهم بشركتنا، ولو ساء ظن الناس بها، لخسرت مالياً وخسرنا نحن بخسرانها. إن المشرفين علينا لو علموا ذلك منّا لأخرجونا منها.

فتأمل الآن أيها الداعي!

أين شأن منهج الرسول -صلّى اللّه عليه وسلّم- ومكتبه من شأن شركة طيران، فنرانا اليوم لا نأبه بهذه القضية المهمة. لقد بلغ بنا الأمر حتى انتشر ما يجري بيننا من الخلافات بين ساكني أحياءنا وفاضت بها ألسن السوقة، فاطلع عليها الخاص والعام.

فوالله ما كان الرجلان يكتمان تشاجرهما إلا لخسارة تافهة دنيوية كادت أن تصاب شركتهما بها، فما شأننا أهل الحق إذاً لا نكتم ولا نتحفظ على شأننا وهو رأس مالنا في هذا الأمر؟؟!! فالستر أيها الإخوان.



لغازي جمل -رحمه الله-



وابعث رصاصك وابلا سجيلاً طعم المنون على يدي جبريلا فأحل جموع المجرمين فلولاً رمل العراق أن يضم دخيلاً فاعصف بهم خلف الشواطئ ميلاً واسكب على أجسادهم بترولاً خطراً على ماء الحياة وبيلاً سنطل من فوق النخيل نخيلاً نحين المآذن فاسمع التهليلا كينا على ظهر الخيول اصيلاً

قف شامخا مثل المآذن طولاً مزق به زُمَر الطغاة أذقهم و مزق به زُمَر الطغاة أذقهم و هاهم على باب الخليل تجمعوا حضًر لهم كفن الرمال إذا ارتض إما أبى ترب العراق رفاتهم واحرق جثامين الطغاة ورجسها طهّر به ماء الحياة منظفاً فليحرقوا كل النخيل بساحنا فليهدموا كل المآذن فوقنا نحن الذين اذا ولدنا بكرةً

### قيل لي في صباي و مراهقتي إذا أردت أن تصل الى بغيتك وهدفك المنشود فعليك بالأدب فإنه يوصلك. وكنت في عالمي الصغير ودنياي المحدودة لقلة تجاربي ومداركي أنظر إلى الأدب نظرة سطحية لا تعدو الانحناء للكبار والتعظيم لهم وعدم مدّ الأرجل إليهم و...

مع أني أعترف بعلو شأن هذه الآداب لكنه مِرّ الأيام وكثرة المعلومات والأسفار تغيرت وجهة نظري إلى الأدب وفهمت أن الأدب ذات معاني عميقة، ينبع ويجيش ويتدفق ما استقر في القلب من عظمة الله تعالى وتصوّر اليوم الذي يقف الإنسان بين يدي رب العالمين فتخضع له الرقاب، وتشخص الأبصار، ويلين له القول، فلا تسمع إلا همساً وكلما تأكـدت هـذه العقيـدة باللـه وبصفاتـه وباليـوم الآخـر تـرى صاحبهـا ممتـازا في الآداب كلهـا. في الأدب مع الله تراه عالى الكعب، مؤمناً، يعظم شعائر الله بأسرها، يتأدب مع المسجد والأذان والقرآن و...، يجتنب المعاصى ويفر منها فراره من الأسد، ويرى الذنوب وارتكابها إساءة الأدب مع حضرة الحق، وفي الأدب مع الرسول -صلَّى اللُّه عليه وسلَّم- تـراه يحـذو حذو النبى -صلّى الله عليه وسلّم- ويرى حتفه في العدول عن سنته وطريقته، يصلى عليه إذا ذكر اسمه -صلَّى الله عليه وسلَّم- في المحافل، وليسعى في نشر رسالته، وكذلك في الأدب مع الناس يبجلهم بقلبه وجوارحه، لا يحقر إنساناً مهما تـورط في الذنـوب، يوقـر كبيرهـم ويرحم صغيرهم، لا يسيء الظن بهم، لا يغتابهم، ولا يهتك سترهم، يواجههم بوجه طلق. وكذلك في الأدب مع الوالدين، يكون فانياً في حبهما ويحسبهما جنته وناره، إذا رضيا أو سخطا. وفي الأدب مع الأساتذة، يجعل مقال على بن أبي طالب -رضي الله عنه- نصب عينيه ومنشور أخلاقه، إذ قال «من علمنى حرفا فقد صيرني عبداً، إن باع وإن شاء أعتق» وحسبك في ذلك حكايات الصالحين مع أساتذتهم و تفانيهم في حبهم واحترامهم ما يدهش العقول، حتى بعد أن صاروا جبال العلم وأوعيته وأمَّة الهدى والتقوى في عهدهم. وفي الأدب مع الحيوانات والأشجار، يتذكر الحديث النبوي إذ قال -صلّي اللُّه عليه وسلِّم-: «اتقـوا اللُّه في هـذه البهائـم المعجمـة». ودخـل رجـل الجنـة بسبب كلب ودخلت امرأة النار بسبب هرة كما ورد في الأحاديث الصحيحة. والأنبياء -عليهـم الصلاة والسلام- كانـوا عـلى حـظ وافـر مـن الأدب، ولهـم القـدح المعـلى في ذلـك. تأمـل في أدب أيــوب -عليــه الســلام- كيــف يستشــفي اللــه تعــالى بعــد مـرض طويـل، مضـن، منهـك، ويقـول بـأدب تـام يعـرِّض ولا يـصرح طلـب الشفاء: «وَأَيُّـوبَ إِذْ َنَادَىٰ رَبَّـهُ أَنِّي مَسَّـنِىَ الـضُّرُّ وَأَنْـتَ أَرْحَـمُ الرَّاحِمِـينَ « تَعَلَّم الأدب الرفيع والدقة الخلابة النادرة لديه كيف نسب المرض إلى نفسه والرحمـة إلى اللـه تعـالي وتأمـل في طلـب عيـسي عليـه السـلام في غفـران قومـه إذ قـال: «إِنْ تُعَذِّبْهُـمْ فَإِنَّهُـمْ عِبَـادُكَ، وَإِنْ تَغْفِـرْ لَهُـمْ فَإِنَّـكَ أَنْـتَ الْعَزِيـزُ الْحَكِيـمُ» كيف أضاف العزة والحكمة إلى الله بدل صفتى الغفور والرحيم بعدطلب المغفـرة، لأن المقـام مقـام غضـب اللُّـه تعـالي والأدب يقتـضي أن يكـون الـكلام مسـايراً مع المقام. ورسول اللَّه -صلَّى اللَّه عليه وسلَّم- كان من ألزم الناس لـلأدب في جميـع حركاتـه وسـكناته ،وتتجـلى هـذه الحقيقـة في قولـه: «أنـا آكل كـما يـأكل العبـد» فلاغـرو أن يقـال: «الديـن كلـه أدب» و»ماوصـل مـن وصـل إلا بالحرمـة وماسـقط مـن سـقط إلا بـترك الحرمـة « و» الحرمـة خـير مـن الطاعـة» و»من لانت كلمته وجبت محبته» و» أحسن الحسن حسن الأدب»

ولله در الشاعر العربي إذ أنشد:

الأدب لا يباع ولا يشترى

بل هو طابع في قلب كل من تربي

فليس الفقير من فقد الذهب وإنما الفقير من فقد الأخلاق والأدب.

# الأدب منحة ربانية

مجتبى أمتي



إنكم تعرفون أهل جماعة الدعوة والتبليغ، وتعرفون أنه من دأبهم التزام المساجد أولاً ثم الخروج في الأزقة ودق أبواب البيوت ودعوة أهلها إلى التوحيد وإقامة الصلاة. وأنا قد حالفني التوفيق بضع مرات فصاحبتهم في جولاتهم، فرأيت الناس في معاملتهم مختلفون: منهم من يستقبلهم بحفاوة وهشاشة وبشاشة ويستمع ويصغي إليهم وينفتح لهم صدره وقسمات وجهه ويعدهم مَيمنة عليه وعلى أهل بيته ويُيمّن عليهم ويطلب منهم الدعاء ويؤثر بقاءهم في بيته وتخلفهم إليه وإلى بيته وإن لم يكن يعد نفسه منهم.

ومن الناس من يثقل ويضيق بهم، لكنه يردعه الحياء من أن يردعهم، ومن الناس من يحتال الفرار منهم ويشتغل حينما يراهم بأمر علماً منه بأنهم لا يحولون بين صاحب العمل وعمله.

وكذلك من الناس من لا يجاملهم ولا يضمر ما في صدره، ولا يستحيي أن يغلق عليهم باب بيته ويغلّظ لهم القول من وراءه أو يطردهم من بابه أو أذا رآهم مقبلين من بعيد يولي مدبراً ويقول: حسبنا، حسبنا، متى تتروكوننا علنا نستريح منكم، قد حفظنا ما تقولون: لا إله إلا الله، الله هو الخالق وكل ما سواه مخلوق، الله هو المالك وكل ما سواه مملوك، الله هو الرازق وكل ما سواه مرزوق،

الله هو القاهر و...، يَهجون ويعرضون وبئس ما يفعلون، يُهجون ويصبرون ويحتسبون ونعم ما يفعلون.

ولكني رأيت الفئة المحايدة في هذه الساحة الأطفال، رأيتهم ينظرون إلى أصحاب هذه الجماعة باستغراب وتحديق، كأنهم يريدون أن يسجلوا بأعينهم المحدَّقة كل ما يشاهدون، وبآذانهم المرهفة كل ما يسمعون، يريدون بكل حواسهم أن يختبروهم، ويدرسوهم، ويطالعوهم ويعالجوهم، ليكونوا بذلك على موقف محدَّد منهم طيلة عمرهم. كأنهم في بحث عن أجوبة لأسئلة تطرحها أذهانهم السؤولة: من هؤلاء؟ ما الذي جمعهم؟ ما يريدون من آباءنا؟ هل علينا أن نحبهم أو نكرههم؟ وكثير من الأسئلة التي تعالجها الأطفال عند مواجهة كل شيء

رأيت من الحسن -والله أعلم بالصواب- أن يخص أهل جماعة الدعوة والتبليغ قسطاً من أموالهم باشتراء النُّقل، والمكسَّرات، والشوكولاتة، والبسكوت ويوزّعوها في جولاتهم بين الأطفال، وأرى أن ذلك لا يخالف الأصول المحدّدة في هذه الجماعة المباركة، بل يطابقها، كما أن إكرام المسلم من الصفات الستة التي يؤكدون عليها، ويدعون إليها، ويحبدون فيها ويحبدون فيها. هذا الأمر كذلك ثابت في الشرع ومن سنن النبي -صلّى الله عليه وسلّم- الرحمة الشرع ومن سنن النبي -صلّى الله عليه وسلّم- الرحمة

على الأطفال، وملاطفتهم، وتقريبهم، والحنان عليهم وعدم التشديد عليهم، كما يعرف من سيرته مع علي وأنس بن مالك -رضي الله عنهما- وريحانتيه الحسن والحسن -رضى الله عنهما-.

إن أطفال اليوم الذين يشاهدون أهل الدعوة في الأزقة ويدرسونهم ويطالعونهم شباب الغد، رجال المستقبل ونساءه الذين يكوّنون المجتمع ولهم التأثير فيه والولاية على أهل بيتهم، فلو سجل أهل الدعوة والتبليغ صورة تصفهم بالإكرام والرحمة والجود والعطاء في أذهان هذه الأطفال وصبّوا عليها في كل لقاء ألواناً من الحنان والشفقة فستكبر الأطفال وتكبر معهم تلك الصورة وفيها أبهى مناظر الحب والتكريم والرحمة وأجمل رسوم العطاء والسخاء.

هذه الأطفال إن لمست أيديهم اليوم أيدي أها الدعوة لتنال منها النُقل، والمكسرات، والشوكولاتة، والبسكوت فستلمسها غداً في المشي نحو المسجد، وهذه الأقدام إن صحبت أقدام أها الدعوة رجاء الحصول على بعض الطرف والهدايا فستصحبها غداً في الخروج في سبيل الله إن شاء الله تعالى، وشيء آخر يجعلني أؤكد على هذا العمل علمي هو أن المجاهدة والتضحية مهما كانت أكبر كانت التأثير بجانبها أكبر. ولا شك أن التضحية المالية أوقع في القلوب، وأحب إلى النفوس، وأقرب من القبول عند الله تعالى إن صحبها صدق في النية وهدف عال سام. وقسط كبير من هذه المهمة يرجع إلى الآباء الذين يخرجون في سبيل الدعوة ويغادرون البيت وأهلهم، ولأوضح مرادي أذكر لكم مثالاً رأيته بأم عينيّ: رأيت طفلاً يقول: أنا أكره هذه الجماعة، الذين يدقون باب البيت ويذهبون بأبي. هذا الطفل لم يكن يعرف منهم إلا أنهم يدقون باب البيت ويذهبون بأبيه، فلو رجع الأب ببعض التحف والهدايا معه أو بعث بها أصحابه لأولاده فقدمها لهم وقال: إن هؤلاء الذين خرجت معهم بعثوا إليكم هذه التحف والهدايا، لتغير رأي هذا الطفل ولحال

مجمل القول أن الأطفال لا يرون أهل الدعوة والتبليغ في الأزقة ولم يقفوا منهم موقفاً محدداً، فإن قلوبهم طاهرة، وأذهانهم صافية لم تكدره الدلاء، فعلى أهل الدعوة أن يسبقوا إلى رسم صورهم بأيديهم ويصوّروا أنفسهم في أذهانهم بأنهم أهل البسمات، وفي أيديهم الشوكولات، وفي قلوبهم الرحمات، فإن أقسى القلوب لانت بالعطاء، كما قال صفوان بن أمية حكاية عن جود النبي -صلّى الله عليه وسلّم- وكرمه: «لقد أعطاني وهو أبغض الخلق إليّ، فما زال يُعطيني حتى صار أحبّ الخلق إليّ»

وفي الأخير أطلب من كل داعٍ قرأ هذا الاقتراح أن يفكر فيه ويطبقه إن رآه أهلاً لذلك ويقدمه إلى أصحاب الرأي والتأثير من أهل الدعوة، عسى أن يقع منهم موقع القبول.

اددر رأيته بأم عينيّ: رأيت طفلاً يقول: أنا أكره هذه الجماعة، الذين يدقون باب البيت ويذهبون بأبي. هذا الطفل لم يكن يعرف منهم إلا أنهم يدقون باب البيت ويذهبون بأبيه، فلو رجع الأب ببعض التحف والهدايا معه أو بعث بها أصحابه لأولاده فقدمها لهم وقال: إن هؤلاء الذين خرجت معهم بعثوا إليكم هذه التحف والهدايا، لتغير رأي هذا الطفل ولحال حاله.

# قاموس الاصطلاحات والتعابير

للطالب: سيد محمد طاهر سيد الحسيني

لانولير

### البطولة العالمية: قهرماني جهان

تقام النسخة الرابعة من بطولة الشطرنج الدولية في طهران.

### عريق: ريشهدار، اصيل

المساجد التاريخية عديدة في عموم محافظات إيران، فهي سمة من سمات هذا البلد العريق بتاريخه الإسلامي.

### الضربة الصاروخية: حمله موشكى

إن الضربة الصاروخية التي واجهت بها قاعدة «عين الأسد» الأمريكية في العراق كانت بأعلى مستوى من المعايير.

### الصفعة: سيلي

إن أثر هذه الصفعة التي وجّهتها القوات المسلحة الإيرانية نحو القاعدة الأمريكية «عين الأسد» سيبقى خالداً في التاريخ.

### بثّ: يخش كردن

بثِّ التلفزيون الإيراني لقطات من جلسة الانتخابات.

لقطات: صحنه ها

### صفقة القرن: معامله قرن

كشفت وسائل إعلام إسرائيلية عن بنود خطيرة لما يسمّى بـ«صفقة القرن» التي تعتزم الإدارة الأمريكية نشر بنودها وفق ما أعلنته الإدارة الأمريكية.

### ظروف عصيبة: شرايط بحراني

البلاد الإسلامية تواجه ظروفاً عصيبة لعزم الإدارة الأمريكية المسمى ـ»صفقة القرن»

**تنمية التعاون:** حكومة «باكستان» ملتزمون بتنمية التعاون مع إيران في مجال الطاقة.

### كرة اليد: هندبال

منتخب إيران بكرة اليد يفقد فرصة التأهل إلى كأس العالم في مصر.

### قائد الثورة: رهبر انقلاب

قائد الثورة يؤكد على بث روح الجهاد والمقاومة في الأجيال القادمة

### الحرس الثورى: سياه ياسداران

الحرس الثوري من الجمعيات التي تدافع عن الثورة

### تناضل: أي تدافع

تناضل أعضاء الحزب: أي تدافعوا بكل حماس

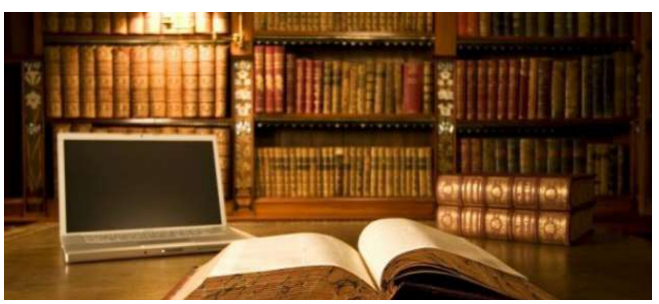
### غاشم: ظالم

عدو غاشم

ما طاب ونزُر خير مما خبُث وغزر: أي الطيب القليل خير من

الخبيث الكثير

أنا طوع بنانك: أي أنا رهن إشارتك





# Single Single



### AL-ANVAR 24-25

journal of: HOZE ELMIYE ANVAROL OLOOM KHEYR ABAD , TAYBAD

### إلى القراء الكرام

مجلّة الأنوار تصدر برئاسة الشيخ عبدالجيد رجبعلى زاده وتحت إشرافه وتوجيهاته، وهو عرف منذ باكورة مساعيه العلمية و الدعوية بالمرونة والتوسّط والتحرّز عن أي فكر يحمل إفراطاً وتفريطاً في الدين ولايزال يدعو إلى ذلك بمواعظه ونصائحه ويسعى أن يدرّب الجيل الجديد وأصحاب القلم على مجانبة أي اصطدام فكري وعقائدي مع الفرق الأخرى وهو مع ذلك يتألّم لأوجاع العالم الإسلامي ويهتم بأمور المسلمين لتكون كلمة الله هي العليا وكلمة الكفر هي السفلى، ويرى أن المدارس الدينية تمعاقل حصينة لصيانة حقيقة الإسلام ونشر التعاليم الصحيحة المستنبطة من القرآن والسنّة والصدع بالحق وتوجيه الشعب نحو الأهداف المنشودة الحقّة وانقاذه عن الانحرافات والضلالات

فالمجلة من هذا المنطلق تحتضن أهدافاً تدعو إليها بالقلم وهي كالتالي،

- التصويرالدفيق للإسلام وتبليغ الكتاب والسنَّة
- 🥆 الدعوة إلى التوشط والاعتدال في الفكر والعقيدة
- توعيةالأمة لواجهة الحركات الهذامة كالاستشراق والتبشير
- 🗸 تنقيف الجيل الجديد وتربيته تربيخ ثقافية إيمانية اسلامية بحيث يجيب كافاة حاجات المجتمع ويواقوم مستجدات العصر
  - 🥆 إحياء تراث خراسان الثقافي والتعريف برجالها من الدعاة وللحدثين والفسرين والفقهاء واللغويين
    - 🦠 أداءالأمر بالمعروف والنهي عن المنكر بالقلم
    - 🗸 الدعوة إلى اتحاد جميع الاتَّجامات الدينيَّةِ
    - 🗸 إعادة الثقارة الينفوس الشباب بأن الإسلام لا يزال غضًا طريًّا لا تبلى جذته

